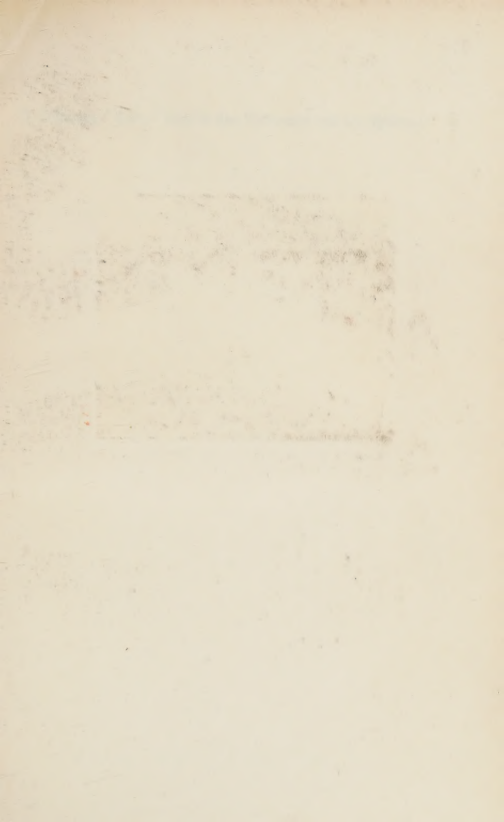
hermann Schwarz

GOTT Ionsoife non Thoies

Jenseits von Theismus und Pantheismus Class 248.9 Sch 96

General Theological Seminary Library CHELSEA SQUARE, NEW YORK

Purchased from the fund bequeathed to the Seminary by EUGENE AUGUSTUS HOFFMAN, D. D. DEAN 1879-1902





H. Schwarz / Gott / Jenseits von Theismus und Pantheismus



# **Bott**

## Jenseits von Theismus und Pantheismus

von

Hermann Schwarz

o. ö. Prof. der Philosophie an der Universität Greifswald



248.9 Sch 96 86808

Alle Rechte vorbehalten
Copyright 1928 by Junker und Dünnhaupt Verlag Berlin

### Gottesgewißheit.

Uicht suche ich dich mehr, mein Gott, nicht mehr. Ich habe einst so heiß um dich gerungen. Und fand dich nicht, ob mir das Zers zersprungen. Ich fand mich selber nur und fand mich leer.

Du gabst dich nicht der eifernden Gewalt; Ein Gott der Liebe gibst du dich im Lieben. Wem tief die Menschheit in das Berg geschrieben, Schaut dich in ihr, in jeglicher Gestalt.

Im Lächeln bist du Güte, Glanz und Duft, Und Mitleid tropft in Tränen dich hernieder. Du tonst im Lied vom Vaterlande wieder, Du bist die Glocke, die zur Arbeit ruft.

Du bist in mir, wie follt' ich mich nicht freu'n, Bist Urquell mein, mußt ewig dich ergießen, Der Schalen eine ich, die überfließen. Und ihren Reichtum in die Winde streu'n.

Frieda Enneccerus.

# Inhalt.

| Porwort                          | IX |
|----------------------------------|----|
| I. Die wesende Gottheit          | 1  |
| II. Die Gottheit in Spannungen   | 35 |
| III. Gottheitlichkeit im Schönen | 63 |
| IV. Gott in der Wahrheit         | 79 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |   |    |   | Seite |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|----|---|-------|
| V. Gott in der Freiheit des Willens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠ | ٠ | •  | • | 108   |
| VI. Gott im Wert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٠ |   |    | ٠ | 125   |
| Der Werthunger in der Spannung des Micht. S. 125. Maturgeschehen über Wertleben: Karl Marr. S. 128. Wertleben über Maturgeschehen: J. G. Sichte. S. 131. Die Wertleerheit des Naturgeschehens. S. 133. Der Wertrausch des Pantheismus. S. 135. Alte und neue Werttageln und ewige Wiederkehr. S. 138. Die Werttheorie des deutschen Idealismus. S. 140. Die Werttheorie der deutschen Mystik. S. 144. J. G. Sichtes spätere Wertlehre. S. 148. Der Wertstandpunkt des Christentums. S. 149. |   |   |    |   |       |
| VII. Gott in der Idee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   | ٨ |    |   | 154   |
| Werterleben in der Zingabe. S. 154.<br>Gottes Wertgeburt in der Seele. S. 156.<br>Das Aufleuchten von Ideen. S. 164.<br>Dynamische Wertlehre. S. 167.<br>Gebundene, nicht freischwebende Ideen. S. 169.<br>Grimmgöttlichkeit. S. 171.                                                                                                                                                                                                                                                       |   |   |    |   |       |
| VIII, Gott in der Liebe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٠ |   | 01 | ٠ | 176   |
| Joenethik und Sozialethik. S. 176. Gemeinschaftsgeistigkeit. S. 180. Gottestum im Volkstum. S. 182. Die höhere Vaterlandsidee. S. 188. Freiheit und Gemeinschaft. S. 190. Volkstum oder Joenkultur? S. 195. Die evangelische Liebe. S. 198. Reich Gottes und Geschichte. S. 202. Ewiges Leben. S. 205.                                                                                                                                                                                      |   |   |    |   |       |
| Alphabetisches Sach= und Mamenregister                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٠ | ٠ |    |   | 208   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |   |    |   |       |

#### Vorwort.

Es gibt ein Vorurteil gegen Mystik. Es gründet sich auf den Sinn des Wortes "µύειν", "die Augen schließen". Dunkle, nebelhafte Gesfühle; dunkle, nebelhafte Begriffe.

Das ist ein laienhaftes Vorurteil. Die Mystik hat es nicht mit, dunklen, nebelhaften Gefühlen, sondern mit einem sehr bestimmten Gefühl, dem mystischen Gefühl, zu tun. Man erlebt darin sein endeliches Ich wie durchflutet von Unendlichkeit, und zwar so, daß man die Empfindung hat, nicht eine gegebene Einheit von Endlichem und Unendlichem trete hervor, sondern sie werde in jenem Erleben allererst. Ebensowenig hat es die Mystik mit dunklen, nebelhaften Begriffen zu tun. Vielmehr sind ihre Begriffe scharf und bestimmt; sie dienen ihr zur Deutung jenes Erlebnisses und gehören, ob wir mit Plotin, Edehart oder Sichte sprechen, zu den tiessten Erzeugnissen menschlichen Denkens.

Freilich der Weg, den die scharf umrissene Begriffssprache Plostins zu jenem eben so scharf umrissenen Gefühlserlebnis wies, war ein Weg, eine Praxis, des Augenschließens. Man komme, heißt es in der griechischen und in der ihr nachgebildeten romanischen Mysstik, nur dadurch in jenes Unendlichkeitserleben hinein, daß man sich von aller Wahrnehmung der Sinne zurückziehe und alle Begriffe des Verstandes in sich vernichtige. So nämlich versinke man in Gott. Eben als ein Entwerden des Menschen, als ein Auslöschen seines Bewußtseins im unendlichen Sein Gottes, wird hier das mystische Gefühl, die Unendlichkeitsdurchslutung des endlichen Ich, ausgefaßt.

Gerade daß sie Gott verseineln, ihn als gegebene Unendlichkeit ansfehen, ist die Verlockung und das Verhängnis dieser Mystiker. "Seht sie klettern, diese geschwinden Uffen! Zin zum Throne wollen sie alle. Ihr Wahnsinn ist es — als ob das Glück auf dem Throne säße!" sagt Nietzsche von den Dienern und Umschmeichlern irdischer Jürsten.

Man könnte ähnlich mit dem Blid auf mystische Ekstasen sagen: es ist gefährlich, Gott zu sein, als oberstes Wesen zu glänzen und zu loden. Wenn höchstes Sein für sich eristierte, so wäre zu wünschen, daß es sich selber vernichte, damit kein Thron da wäre, keine Slamme, kein Glanz, in den sich immer wieder betäubte menschliche Motten stürzten, Veruntreuer ihrer Eigenart, Entfremdete und Verschlossene vor dem Gottessegen, der über dem Wirken und den Aufgaben eines tätigen, weltossene Lebens ruht.

In der deutschen Mystik verschwindet die Ststase, weil die Vorsstellung seiender Göttlichkeit verschwindet. Man muß Gott in Erslebnissen haben, statt ihn in Vorstellungen vor sich zu haben. Entswerden des Menschen in Gott: das ist der Mohndust der griechischen und romanischen Mystik. Werden Gottes im Menschen, Gottes "Gesburt" in der Seele: das ist die Lebensrune der deutschen Mystik. Wem Gott wesentlich innewohnt, für den ist Gott kein Objekt fürs Vorsstellen, kein Gebieter für den Willen mehr, sondern inwendig lebende Geistigkeit, die ohne warum auf Tätigkeit drängt. In wem sich aber Gott nicht inwendig als Gottesgut schafft, das ihn mit Seligskeit erfüllt, den narrt fortwährend der leere auswärtige Gottesbegriff.

Nicht zum Grübeln um den leeren Gottesbegriff, aber auch nicht zum hochmütigen Stillestehen bei dessen bloßer Verneinung, sondern zum Gewißwerden eines in uns auferstehenden Gottesgutes, das in Tätigkeitsformen aus uns herausgreisen will, ruft mit der deutschen Mystik, ruft mit Sichte, die "Philosophie des Ungegebenen" seden deutschen Menschen auf. Sie möchte ihm zugleich eine Deutung des Erlebnisses vermitteln, das seine wissenschaftliche Überzeugung nicht belastet, sondern befreit; befreit von seelenmordendem Materialismus, befreit auch vom Irrlichte des Pantheismus, der sich nicht nur nicht gedanklich durchhalten läßt, sondern auch der Lebenssührung den Reichtum inneren Neuwerdens raubt, weil nach ihm alles Leben schon von selbst gottgetragen und gottdurchwest ist. Wir reden von den Gestaltungen Gottes in den Gestalten der Seele.

Greifswald, Pfingsten 1928.

Bermann Schwarg.

# I. Die wesende Gottheit.

#### Das Gegebene.

Sinter den folgenden Ausführungen steht ein Gedankenkreis, der sich zweckmäßig als "Philosophie des Ungegebenen" bezeichnen läßt.\*) Es ist eine Weise, Gott in sich und in seinem Verhältnis zu uns nicht verseinelnd, sondern dynamisch zu denken. Das Wesentlichste an Gott ist seine Schaffensmacht. Wie, wenn es sein eigentlichstes und liebstes Schaffen wäre, das er sich selbst erschüße? Er könnte sich nur aus einer weltlosen Tiefe schaffen. Sie heißt uns das "Ungegebene".

Beginnen wir, um Grund für diesen Ungrund zu finden, mit dem Gegebenen! Es gibt Menschen, die sich den Kreis des Gegebenen sehr eng ziehen. "Gegeben" nennen sie nur das, was körperlich oder seelisch eristiert, nichts weiter. Es sind die Evangelisten der sichtbaren Welt, die nur das kennen wollen, was ihnen in der Wahrnehmung, sei es in der Sinneswahrnehmung, sei es innerlich, bewußt wird. Was wird wahrgenommen? Räumlich oder zeitlich ausgedehntes Dasein. In der Sinneswahrnehmung vergegenwärtigt man raumzeitliches Dasein, in der inneren Wahrnehmung vergegenwärtigt man rein zeitliches Dasein, nämlich die eigenen seelischen Justände. Das ist die Welt, das Gegebene der Positivisten, die Welt des Eristierenden.

Sehen wir sie uns näher an! Eristierendes ist entweder Kinzelwesen (Individuum) oder Bestimmtheit von Kinzelwesen. Die Kinzelwesen sind das selbständig, die Bestimmtheiten sind das unselbständig Kristierende. Selbständig eristieren beispielsweise Züuser und Menschen, unselbständig Sarben und Töne. Nicht die Sarbe leuchtet, sonzbern etwas leuchtet in der Sarbe auf, nicht der Ton tönt, sondern etwas läßt sich in dem Tone hören. Diese Etwasse sind ihrerseits selbständig Kristierendes, sie sind Kinzelwesen, Individuen, so wie Zäuser und Menschen solche sind; Sarben, Töne sind die unselbstänzdigen Bestimmtheiten sener Etwasse, oder sie erscheinen doch als solche Bestimmtheiten. Ob sie senen Gegenständen scheinbar oder wahrhaft zukommen, darf gleichgültig bleiben. Sier handelt es sich lediglich darum, anzugeben, wodurch Kristierendes gekennzeichnet ist. Das

<sup>\*)</sup> Schwarz, "Das Ungegebene" bei Mohr, Tubingen 1921.

Rennzeichen ist ganz unzweideutig klar, sowohl was die Einzelwesen, wie was ihre Bestimmtheiten angeht. Jedes Einzelwesen (Individuum) ist nämlich als die Einheit von Bestimmtheiten gegeben, die in diesem Augenblicke solche (gesunder Mensch), im nächsten Augenblicke andere sein können (kranker Mensch), ohne daß die Einheit gesprengt wird. Es ist sukzesssiewe Einheit\*) von Bestimmtheiten, es hat, nach dem Ausdrucke von Johannes Rehmke,\*\*) Zeit in sich, und die ihm seweilig eignenden Bestimmtheiten nehmen am Zeitaugensblicke des Einzelwesens teil. Unzähligen Einzelwesen — wir nennen sie Körper — kommt auch räumliches Dasein zu; sie sind eigenörtlich, haben Ort in sich, an dem dann — mitörtlich — ihre Bestimmtheiten desgleichen teilnehmen. Als Raum und Zeit in sich habende Einheiten von Bestimmtheiten, so mag das selbständig Eristierende gekennzeichsnet sein.

Das Wesen aller Bestimmtheiten aber ist, daß sie Qualitäten sind, die sich in irgendwelchen Intensitätsgraden ausprägen. Davon rührt es her, daß die Einzelwesen wahrnehmbar sind. Das Moment der Intensität wirft auf uns ein, und dadurch wird uns dann körpersliches Einzelwesen in der Sinneswahrnehmung, seelisches Einzelwesen — mit seinen rein zeitlichen Bestimmtheiten — in der Selbstwahrenehmung "gegeben". Sür Positivisten ist hiermit der Umkreis des Gegebenen geschlossen. Körper und Seelen erschöpfen beide zusammen den Umfang dessen, was sie als "Eristieren" bezeichnen. Ob es sich um leibliches oder seelisches Geschehen handele, beidemal bleibt man im Bereiche des Eristierenden, eben dessenigen, was der Positivist meint, wenn er vom "Gegebenen" spricht. Hier und nur hier gibt es so etwas, wie Eigenschaften und Vorgänge (sene "Bestimmtheiten der Einzelwesen"). Ohne Eigenschaften, ohne Vorgänge läßt sich weder körperliches Ding, noch Seele denken.

Körper sind Einheitshalt dersenigen Eigenschaften, die räumlich auftreten; Seelen sind der Einheitshalt für solche Vorgänge, wie sie uns als Jühlen, Wollen, Denken bekannt sind, in denen sich ein "Ich" innerlich erfaßt. Un Körpern und Seelen wechseln immerfort die Eigenschaften und Vorgänge, aber Körper und Seelen bleiben dabei immer der beharrende Mittelpunkt des Geschehens. Solange immer

<sup>\*)</sup> Selir Arueger, Jur Einführung über pfychische Ganzbeiten in "Neue pfycho-logische Studien". (Munchen 1926) Bd. I, Beft 1, S. 68 u. ö.

<sup>\*\*)</sup> Johannes Rehmte, "Dhilosophie als Grundwissenschaft". (Leipzig, Frant-furt a. M. 1910) S. 184ff.

wieder die gleichen Eigenschaften und Vorgänge an ihnen auftreten, sagen wir, der Körper, die Seele dauern in der Beschaffenheit, in der sie uns zunächst gegeben waren, fort. Wenn neue Eigenschaften und Vorgänge an ihnen auftreten, sagen wir, daß sie sich "verändert" haben. Sie sind nicht dieselben geblieben, aber sie sind sie selber geblieben. "Tempora mutantur, et nos mutamur in illis!" Dabei bleiben auch wir immer wir, wir bleiben die dauernden Eigentümer unseres Erlebens, mögen unsere Eigentümlichkeiten se und je andere werden.

Biernach wird die Rehrseite des positivistischen Grundsatzes, daß nur Körper und Seelen gegeben seien, sichtbar: Etwas, was eigen= schaftslos und vorgangslos ift, gibt es nicht. Man denkt sich eben alles Gegebene durch Eigenschaften und Vorgange bestimmt. Das ift entweder Körper oder Seele. Demgegenüber ift festzustellen: es gibt vieles, was weder als Körper, noch als Seele besteht, was darum eigenschaftslos und vorgangslos ist. Solches Eigenschafts= und Vor= gangsloses, das es dennoch gibt, nennen wir "gegeben" im weiteren Sinne. Jahlen eriftieren nicht, aber es gibt fie. Ihre Seinsweise ift, daß fie gelten. Sie geboren in die Gattung der "idealen Einheiten", denen wir felbständiges Gelten guschreiben. Es gibt auch unfelb= ständig Geltendes; von der Art ift jede Beziehung, 3. B. die Begiebung der Abnlichkeit, der Verwandtschaft, des Besitzes. Auch abgesehen von dem, was gilt, gibt es Eigenschafts= und Vorgangsloses. Freiheit eriftiert nicht, aber es gibt fie. Ja felbst das organische Banze, das, wie man sich behilfsweise ausdrudt, seinen Teilen vorangebt, eristiert nicht, aber es gibt es.

Einiges dergleichen "west". J. B. das organische Ganze durchwest seine Teile. Jahlen wesen nicht. Wir sagten, daß sie gelten. Aber vielleicht gelten sie nur dadurch, daß etwas Wesendes hinter ihnen steht, das sich zu ihnen ähnlich verhält, wie das organische Ganze zu seinen Teilen, die nur durch das Ganze eristreren, das in ihnen west.

Gegen alle diese Beispiele laufen die positivistischen Zeerhaufen Sturm. Alles, was wir als wesendes oder geltendes Eristenzloses ansprechen, sei, sagen sie, lediglich Gedachtes. Einiges sei in richtiger Logik gedacht, wie z. B. Wahrheit, Wert, anderes sei Unmögliches, gedankenlos Gedachtes. Wir werden davon noch hören. Vor der Sand genüge ein Gleichnis! Die Positivisten ähneln Leuten, die nur von realen Jahlen wissen. Es gibt für sie nur ganze, gebrochene und irrationale Jahlen. Das ist ihr Gegebenes, sind ihre Eristenzen. Ebenso eristiert für sie alles, was sich durch Summierung, Multiplizierung,

Potenzierung, Radizierung innerhalb dieser Jahlenreihe ergibt. Eris ftieren beint ihnen von der Welt der Dekaden, Bruche und Rettenbrüche sein. Jede Größe bingegen, die nicht in folder Gestalt gegeben ift, gilt ihnen für imaginär, fie konne nur erdichtete Jahl, Alsobgröße, Sittion sein. Aber die Cantorsche Abergahl Omega, die die nach posi= tivistischen Begriffen ungahlbare Jahlenreibe gablt, ift feine Siktion, teine imaginare Größe. Sie ift überwesentliche, aller Jahlen machtige Jahl. Sie gibt es, wenn fie auch in anderer Seinsweise besteht, als in der Eriftengform der "realen" Jahlen. Wiederum die unbestimmte Jahl x, die jede Jahl bedeutet, aber keine ift, ftraft nach anderer Rich= tung die Jahlenpositivisten Lügen, denen die Gegebenheit von Größen auf das Auftreten im megbaren Jahlenraume beschränkt bleibt. x ift überhaupt teine gegebene, sondern ift ungegeben wesende Jahl, die sich zu allen Jahlen, die fein konnen, als Ermöglichungsgrund verhalt. Dem x= und Omega=Leugner gleichen die Positivisten, die, an der Wahrnehmung des Eriftierenden flebend, Geltung, Wert und Wefen leugnen.

Micht nur Positivisten verkennen die Eigenart des Wesenden, Geltenden und Werthaften. Auch Ontologisten (metaphysische Geister= feber) tun es. Sagten wir, Eigenschafts= und Vorgangsloses könne nicht eriftieren, so glaubt der Ontologist dennoch an eigenschafts: und vorgangslose Eristenzen. Eben als solche deutet er sich Wert und Geltung. Er ift Wert: und Geltungs: verseinler. Mur daß er die Eigenschafts= und Vorgangslosigkeit verdeckt, indem er feinen Pfeudoeriftengen Unveranderlichkeit guschreibt. Bald sollen ihnen unbekannte Eigenschaften und Vorgänge zukommen, in denen sie ohne Wechsel verharren, bald macht man eine einzige bestimmte Eigenschaft zu ihrer dauernden Beschaffenheit. In der ersten Urt, daß es unbekannte Eigenschaften und Vorgänge in sich vereinige, hat Xenophanes vom pantheistisch Einen, Plotin vom theistisch Einen gesprochen. Es sei eristierendes Göttliches, aber alle Bestimmtheiten, die ihm menschliches Denten zu geben versuche, prallten davon ab. In der zweiten Weise, daß das ganze Sein nur in einer Eigenschaft ausgedrückt sei, bat Pythagoras die Jahlen verfeinelt und als Bestandteile der Dinge genommen; in derfelben Weise hat Plato seine Ideen zu überweltlichen Eriftenzen geprägt. In jeder Idee sei nur die eine Bestimmtheit vorhanden, die ihren Begriff angebe; 3. B. die Idee der Große fei nur Große und weiter nichts, die Idee der Abnlichkeit sei nur Abnlichkeit und weiter nichts.

Eben diese Bestimmtheit gilt dem Verkünder der Ideenwelt als reine Qualität, ohne jede Intensitäts= oder Quantitätsspur (Größe schlecht= weg, Ahnlichkeit schlechtweg); der Idee eigne nur gattungsmäßiges Sosein, kein individuelles Dasein. Derartige Eristenzen werden heute als "Wesenheiten" bezeichnet — es gebe Sinnwesenheiten, Wert= wesenheiten — und noch immer ist man mit Plato geneigt, diese verseinelten Gebilde zu einer besonderen geistigen Welt oder überwelt zusammenzusasssen.

Reine Frage ist brennender als die nach Gott. Man ahnt ein Lettes, Geheimnisvolles, das zugleich Weltgrund, wie Lebensmacht ist. Muß man es mit Rategorien der Eristenz buchstabieren, so daß ihm Eigenschaften und Vorgänge zuzuschreiben wären, oder aber mit Rategorien des Geltens, oder des Wesenden? Mennt man es das Schickfal, die Macht, das Muminose, das ganz Andere, so bestimmt man es — vielleicht — mit Rategorien des Wesenden.\*) Mit Eristenze lategorien naht ihm, wer ihm Sühlen, Wollen, Denken, d. i. vorzgehendes Geschehen, wie in der menschlichen Seele, zuschreibt, nur daß solches in höchster Steigerung ausgesagt wird. Wo dies der Sall ist, wird der Bereich des Eristierenden, der für die Positivisten nur endliche Körper und Seelen umfaßt, auf ein weiteres Gebiet, die "unendliche Substanz", ausgedehnt.

Sür den Positivisten bleibt das Gegebene auf die wahrnehmbare Welt beschränkt. Jeder Gegensatz dazu wird "Idealismus" genannt. Aber es ist ein anderer Idealismus, der neben die endlichen Körper und Seelen ein unendliches Zöchste oder Allwesen stellt; ein anderer Idealismus, der Sinnwesenheiten und Wertwesenheiten in die freie Luft hängt, als bestünden sie für sich ohne Gott und Menschen; und ein abermals anderer Idealismus, der von dem spricht, was west.

#### Die sichtbare Welt und ihre Evangelisten.

Sür die Positivisten, hörten wir, bleibt das Gegebene auf die wahrs genommene Welt beschränkt. Sie gleichen den Seelen Plotins, die sich von den übersinnlichen Quellen abgewendet haben, die mit ihrem eigenen Selbst in die Schatten der Materie eingetaucht sind und nur dort sich suchen und bejahen. Eben damit verfallen sie dem Gesetze des Nichtseienden, daß keine ihr Seelentum zu halten vermag, daß jede von der Körperlichkeit gesangen und vernichtet wird. So geht auch

<sup>\*)</sup> Vielleicht! Denn meist durfte eine geheimnisvolle Eristeng mit geheimnisvollen Eigenschaften gemeint sein.

durch den ganzen Positivismus ein ertötender Atem der Seelenlosigteit. Es ist wie ein Verhängnis der Unvernunft, der Sinn- und Wertlosigkeit, das in der positivistischen Lehre unvermeidlich aufsteigt, so sehr sich die Seelengläubigen unter den Positivisten dagegen wehren.

Es gibt nämlich seelenbesahende und seelenverneinende Positivisten. Die letteren sind die Vollzieher des geistigen Todes an den ersteren. Alle Positivisten sind wahrnehmungsgläubig, nichts als wahrnehmungsgläubig. Aber die Einen entnehmen das Gegenständliche ihrer Weltanschauung lediglich der äußeren Wahrnehmung, die zeitliche Verhältnisse nur in Verslechtung mit räumlichen ausweist. Ihr Versstand erhebt die räumlichen Beziehungen zum Maßstabe und zur Grundlage aller übrigen. In ihnen offenbare sich die Welt des Stoffes, die einzige Wirklichteit, die es gebe. Was dagegen vor dem Blicke der inneren Wahrnehmung stehe, die reine Jeitgestalt raumslosen seelischen Geschehens, sei nichtiger Schein. Es täusche eigene Regsamteit, innere Lebendigkeit aus sich heraus nur vor.

Die Anderen vertrauen der inneren Wahrnehmung, daß im Ich eines jeden raumlose Wirklichkeit, die Welt des Bewußtseins, versbürgt sei. Sie sind seelengläubig. Indessen sind sie zumeist von dem Räumlichkeitsblicke der äußeren Wahrnehmung so angesteckt, daß sie selbst noch das Bewußtsein, wie einen Punkt, lokalisieren. Sie geben diesem ihren ausdehnungslosen Punkte, dem seelische Innerlichen, eine Stelle, indem sie es aller körperlichen Umgebung, auch dem eigenen Leibe, gegenüberskellen.

Bie Außenwelt, dort Innenwelt! Mebeneinander stehend sei beides aufeinander bezogen. Wie könnte es anders sein, als daß die unendliche Umwelt den winzigen Punkt mit überwuchtender Gewalt berührte! Ihre Energien fließen auf die raumlose Seele ein. Nicht sie lebe, sondern in ihr lebe das "Milieu".

Nicht alle seelengläubigen Positivisten geben sich dem Milieubegriffe gefangen. Manche halten das Ich für wesentlich unberührbar von der Raumwelt, weil sie es als reines Jeitwesen erleben. In seiner absoluten Raumlosigkeit sei es zum mindesten gegen Vernichtung, soweit sie von den Vorstößen der Raumwelt drohe, geseit. Man denkt ungefähr so, wie Descartes seinen Unsterblichkeitsbeweis meint. Wegen der völligen Verschiedenheit von Seele und Leib, hier raumhafte, dort raumlose Eristenz, sei es viel leichter, lehrt der Franzose, sie außer einander zu denken, als in der rätselhaften Vereinigung, in der sie uns jetzt begegnen. Nicht das zukünstige Auseinandersein von Seele

und Leib sei das eigentliche Rätsel, sondern ihr gegenwärtiges Jussammensein. Keineswegs sei einzusehen, warum aus der Vernichtung des förperlichen Organismus die Vernichtung des Ich folgen müßte.

Der äußerste Griff dieser Art seelischer Selbstbejahung ist es, die Raumwelt draußen für ein Erzeugnis des Bewußtseins zu erklären, weil der Blick der äußeren Wahrnehmung aus dem beseelten Inneren hervorbreche. Die leibliche Bedingtheit des Seelenlebens wird ganz aufgehoben.

So in der Theorie. In der Praxis nimmt jeder Positivist sich und seine leibliche Umgebung schlechtweg, wie beides erscheint. Er denkt nicht daran, den Strom der Welt in Traum zu verwandeln, sondern strebt, darin so viel wie möglich realen Platz an der Sonne zu gewinnen und zu behaupten. Dabei wird ihm die Raumzeitwirklichkeit mit dem, womit sie reizt, und dem, womit sie droht, leicht ganz zum erfüllenden Bewußtseinsinhalt. Er verfällt der Gefahr, vor der einst die Neuphatoniker gewarnt hatten; je verlangender sich die Seele zur Raumwelt hinwende, um so mehr verlösche das selbständige Leben der Seele. Deren Nahrung sei, Gott anzuschauen.

Biermit finkt die Wagschale zugunsten der leibesgläubigen Positi= viften. Es bedarf ja nur geringer Jufpitzung und Steigerung, fo ftebt man mit ihnen bei der Behauptung, die Außenwelt dringe nicht nur als erfüllender und vorherrschender Inhalt in die Seele hinein, sondern bedinge gang unmittelbar ihr Dasein, oder was vom seelischen Leben da zu sein scheint. Das, was wir "Seele" nennen, sei nur ein Beiwert in dem ungeheuren Gewoge der Maffen. Es werde in gewiffen torper= lichen Systemen, die wir "Gehirne" nennen, hervorgebracht. Eine Summe von Mervensträngen phosphoresziere gleichsam nach innen. In den Juftanden, die wir als "Wachsein" bezeichnen, entwickelten fie Bewußtsein; in anderen Justanden, die wir als "Schlaf" bezeichnen, fei diese merkwürdige Radioaktivität, oder wie man es nenne, wieder erloschen und gebe mit der Abnugung und dem Verfalle der Gebirn= fysteme auf immer verloren. Solche Einebnung, foldes Gleichwerden des zerebralen Schwingungszustandes mit dem Sabitus der übrigen Ratur heiße "Tod". Er sei nur ein Schritt in dem unaufhaltsamen Ausgleiche aller Bewegungszustände. Tod sei die Entropie des Organismus. Deffen Ende gleiche dem Ende der Welt.

Man kann demgegenüber überzeugt sein, daß das Leben kein Absichnurrungsprozeß sei von Atomhaufen, die sich gegenseitig Beschleusnigungen geben und nehmen, sondern daß darin einheitliche Ganzheit

aufbauend wese. Nicht der Körper zünde sich im Gehirn lauter einzelne Empfindungen und Vorstellungen, gleichsam als Verierlichter an, aus denen dann ein Ich zusammenflösse, sondern die lebendige, von vornherein als Ganzes gegebene Seele baue sich den Körper. Sie mache ihn zu dem zweckerfüllten und sinnerfüllten Organismus, der er sei, und als welcher er seden toten Atomhausen und selbst sede künstliche Maschine tausendsach übertresse. Aber der Gehalt solcher Aberzeugung verslüchtigt sich, solange sich dem geistigen Blicke das Gesamtuniversum nur wie ein abschnurrendes Uhrwert darstellt. Es ist unvermeidlich, daß das Todesschicksal der gesamten Körperwelt, wie es in der mechanistischen Auffassung gesehen wird, zum Verznichtungsschicksal auch der Seele wird.

Wir sprachen von "Entropie", dem steten Verluste an umsetzungs= fähiger Energie. Sie bedingt einen Endzustand der Welt, in dem alle Bewegungsunterschiede ausgeglichen find, alle Temperaturunter= schiede aufgebort haben, in dem es feine Mannigfaltigfeit des Einzelnen und Besonderen mehr gibt, sondern alles zu einer starren Masse zusammengeronnen ift. Alle Dinge haben ihr Sürsichsein im Wärmetode verloren. Jegliche Selbheit stirbt ab, indem alles gleich wird. Doch nein, es gab ichon vorher teine Selbheit. Es gab nur blinde Atombaufen, in deren Bewegungen feine eigene Regfamkeit gutage tritt. Dasselbe ftarre Maturgesetz gebietet über allen und macht ihr Geschehen gleichmäßig, wie die Schritte eines Bataillons der Befehl ihres Sauptmanns. Mur Unterschiede der Lage und der Geschwindigkeit deuten den Unhauch einer mageren Mannigfaltigkeit an. Eben diese karge Unterschiedlichkeit ift dem Weltprozesse noch zu viel Unterschiedlichkeit. Wie sie bedeutungslos war, foll sie ins Wesen= lose vergeben. Eine unendliche stille Wüste, in der gar tein Unterschied mehr blidt, ift der Abschluß. Der Entropiegedante vollendet folge= richtig, was im Gesetzesgedanken vorweggenommen ift, Gleichgültig= feit alles Einzelseins und Einzelgeschehens.

Das Verhängnis des Positivismus hat sich erfüllt. Für ihn gab es nur raumzeitlich eristierende Einzelwesen, nichts von wesender Einzheit, nichts von Geltung. Aun verwandelt sich sein Eristierendes selbst in Nichtseiendes, und zwar in teines, aus dessen schaffendem Sauche sich Geltung, Wert, Dasein entladet, dessen wesender Schoßschwanger wäre von Wesen und Wesenhaftigteit; sondern in ein Nichtsein, darin sich das krasse Nichts gleich Aull versichtbart, das sich logisch selbst verneint, das Widersein, Unwesen, Verwesung ist.

#### Die stille Wüste.

Ein Medusenhaupt, das Entropieschicksal der Welt! Man tritt diesem Ausblicke auf allgemeinen Untergang meist so entgegen, daß man zu zeigen versucht, unserm Planetensystem würden durch einzgesangene kosmische Massen, die in die Sonne stürzten, stets so viel neue Energien zugeführt, daß der Jeitpunkt der allgemeinen Erstarrung in unendliche Serne rücke. Von anderen Gesichtspunkten her flüchtet man zur Lehre von der "ewigen Wiederkehr"; der ganze Weltprozes wiederhole sich immer von neuem.

Aber es brauchte uns überhaupt nicht zu kummern, was aus dem Eristierenden wird, wenn bei uns eine Sinnhaftigkeit, eine Wefensmächtigkeit auftäme, die die Urt des Eriftierens unter fich ließe. Wie, wenn der Weltprozeß nicht im Eriftierenden hangen bliebe, fondern feinen Weg durch das Eriftierende nahme, um auf höheren Gipfeln alles Eristierende zu überglänzen? Vergegenwärtigen wir uns noch einmal, wie fich der Positivismus aus seiner Uchse berausgedreht hatte! Mit lauter vereinzeltem Sein hatte fein Weltbild angefangen. Jum Schluffe ift alles Einzelfein verschwunden, ein unterschiedslofes Maffenganzes ftarrt in ewigem Schweigen. Diefe grauenvolle Ein= beit, diese tödliche Ganzbeit, stellt sich dumpf mechanisch ber. Man durfte hier nicht von einer Berichtetheit des Weltgeschenns sprechen, als zielte es von Unfang an auf folden Endzustand, auf das Jufammenfließen alles Getrennten in ein wuftes Eins. Bier gibt es feine Spannung, die belebend durch das Universum ginge. Da gibt es nur ein fortschreitendes Matt= und Mudewerden, einen Aus= gleichungsprozeß, in dem feine Ganzheit wirft, sondern einzig und allein die Teile aufeinander handeln. Sie find gleichfam in einem demo= tratischen Prozesse begriffen, sofern die Utome niederen Potentials die Atome höberen Potentials zwingen, sich ihnen anzugleichen.

Wie anders, sich den Prozest umgekehrt zu denken! Im Anfange die stille Wüste, das reglose Eine, in dem noch niemals ein Unterschied geblickt hätte. In dem unermestlichen Abgrunde schläft dumpf das Jiel, sich gliedhaft zu beleben, zu beseelen, und nun ist aus dem regelosen Schose auf einmal millionenfach geteiltes Dasein entsprungen, aus seiner Nichtsform hätte sich Weltform erschlossen. An Stelle der materialistischen Götterdämmerung, des sinnlosen Ablaufes ins Leere, wäre ein sinnhafter Ablauf aus dem Leeren getreten.

Aber ware das ichon Sinn, daß Weltform, das brodelnde Beis

sammen der Körper= und Seelenscharen, entsprungen wäre? Läge nichts weiter vor, als daß sich die Bewegung des Unfanges im Dasein unzähliger Einzelwesen entladen hätte, so stünden wir doch wieder bei der positivistischen Kosmologie, nur vom anderen Ende her. Bei dieser: die ursprüngliche Vielheit verschwindet und tote Einheit wird. Jetz: die reglose Kinheit des Ursprunges verschwindet und wirre Vielheit wird. Wir wären wieder beim positivistischen Unfangszusstande angelangt, und nichts wäre gewonnen, als daß das entropische Absterben nun begänne.

Sier fett die "Philosophie des Ungegebenen" ein. Gewiß, da west im Unfange ftille Wufte, eine dem Michts gleiche Einheit. Ihr windlofer Sauch ift Bunger nach Dafein. Der Bunger konnte fich nur in unermeglicher fülle, unendlichem Gehalte fättigen. Das Dafein aber, das bisher aufgetommen ift, das in der form des Eristierens gegeben ift, ist weder einheitliches Dasein, noch höchstes Dasein. In dieser Mengenunendlichkeit der Dinge und Seelen ift Einheit nur insofern ausgedrückt, als jedes Ding die Einheit feiner endlichen Beftimmt: beiten ift. Aber nirgends finden wir universale Einbeit in eigener, unendlicher Bestimmtheit; ja felbst der ganze Rosmos verwirklicht tein Leben, das alles in einem ware. Indem jedes Ding von den anderen getrennt dafteht und fich gegen fie behauptet, bejaht es feine Gangheit, aber hindert die Gangheit des Weltseins; diese Gangheit bleibt "ungegeben". Der gestaltlose Urhauch, der in der Entstehung der Dinge sein Ziel suchte, ein Ganzes und Absolutes zu werden, ist über ihren Gestaltungen nicht zu feiner Gestalt gekommen. Statt daß unendliche Einheitslebendigkeit atmete, ift die gegebene Welt nur der Inbegriff von lauter besondertem Leben und Dasein.

Aber, fährt die "Philosophie des Ungegebenen" fort, dennoch ist für das Lebenwerden des Absoluten notwendige Voraussetzung, daß Einzeldasein vorhanden ist. Es gibt erst den Zebelansatz her für göttliche Selbstschöpfung. Es ist in seiner Eristenzsorm da, damit in solcher Zülle Unendlickkeit in eigener überseiender Form erscheinen könne. Die wesende Einheit des Anfanges war über dem Dasein von Dingen und Seelen daseinslos geblieben. Das heißt, sie war ledig aller Bestimmtheiten geblieben, so viele endliche Einheiten von Bestimmtheiten ihre Jielbewegung hervorgetrieben hatte. Mun gewinnt sie gerade in der Spannung, die von der Ungegebenheit absoluten Daseins her durch alles Dasein geht, ihren Selbstsetzungsprozeß. Mun kann sie im Rahmen des Eristierenden in einer neuen, alles Eristieren

überbietenden, nur ihr eigentümlichen Art der Gegebenheit hervorsbrechen. Sie gebiert sich in menschlichen Seelen als weltüberlegenes Geltungs und Werterlebnis. Was im Kristierenden schwieg, kommt als Logisches (Geltung Ausdrückendes) und Ariologisches (Werthafztigkeit Ausdrückendes) zum Reden: Gott. Diese Grundanschauung wird sich uns in der Ausführung und Durchführung sesten gestalten. Sehen wir uns zuerst nach Bezeichnungen um, die uns bei solcher Ausführung helsen sollen!

#### Das zielende Gottesnichts.

Meister Eckehart nennt jene stille Wüste, mit der alle Gedanken eines Unfanges anfangen müssen, "Gottheit". Das Wort läßt sich sehr wohl verwenden, wenn man sesthält, daß "Gottheit" etwas anderes besagen soll, als "Gott". "Gottheit" ist lichtlos und gestaltlos, sie entbehrt aller Bestimmtheiten, ist leere ungesormte Einheit, die nach Selbstsormung hungert. "Gott" ist die geprägte Lebenssorm der Linheit, ist ihre in sich selbst gesaste Totalität und wesenhafte Sülle. Von der Gottheit ist jede Art der Gegebenheit ausgeschlossen. Nicht als Ganzes eristiert sie; denn alle Bestimmtheiten, die sie zur Ganzheit vereinigen könnten, sehlen. Ebenso wenig sind Geltung und Wert in ihr aufgeschlossen oder eingeschlossen. Vielmehr ist ihr Schoß so leer, daß darin nicht einmal ein Schatten von Sinnwesenheiten oder Wertwesenheiten ruhen könnte.

Jakob Böhme nennt sie deshalb nicht Urgrund, sondern Unsgrund. In solcher Ungegebenheit ist die Gottheit dem Nichts gleich. Aber dies ungründige Nichts bedeutet nicht, wie das logische Nichts, die Verneinung, sondern die Abwesenheit aller Bestimmtheiten, und zwar ist es eine schöpferische Ledigkeit, die im Sprunge nach höchster Bestimmtheit alle gegebenen Bestimmtheiten aus sich entspringen läßt. Gottheit eristiert nicht: nicht als Ding, nicht als Seele, nicht als Gott, und ist doch so voll Jielens nach Göttlichkeit, daß alle Dinge und Seelen daraus verursacht werden und in weiterer Solge Gott sich daraus selbst verursacht. Darum ist der Name, der das Wesen dieses wesenden Ungrundes vielleicht am besten ausdrückt, "das schaffende Gottesnichts". Wir können jezt kurz sagen: Die Weltwerdung liegt auf dem Wege vom schaffenden Gottesnichts zu seinem Gottesselbst. Sie ist nicht, wie der Positivismus gemeint hatte, ein sinnloses Austreten von Eristenzen, die dann alle wieder vergehen, ohne daß aus dem ungeheuren Auswande eine Bedeutung hervorgekommen wäre.

Schon die altindischen Denker kennen das schaffende Gottesenichts, das ungegeben Wesende vor allem Kristieren. "Wer hat, woeber die Schöpfung stammt, vernommen? Die Götter sind diesseits von ihr entsprungen." "Damals war nicht das Nichtsein, noch das Sein. Kein Luftraum war, kein Zimmel drüber her. Wer hielt in Zut die Welt, wer schloß sie ein? Wo war der tiefe Abgrund, wo das Meer? Nicht Tod war damals, noch Unsterblichkeit. Nicht war die Nacht, der Tag nicht offenbar. Es hauchte windlos in Ursprüngelichkeit das Eine, außer dem kein andres war."

Wohl am tiefften, noch tiefer als die Inder und felbst Meister Edebart, hat Jakob Böhme in diesen Abgrund geblickt. Wir hatten seine Lehre schon kurz berührt. Sie bringt die geniale Intuition eines Gottesdifferentials. Es lohnt sich, dabei näher zu verweilen.

Im Anfange, lehrt Jatob Böhme, steht der Ungrund, Chaos, das sich noch nicht gefaßt hat. Der Ungrund ist naturlos, affektlos, kreaturlos, ein Auge der Ewigkeit, ein ungründlich Auge, das in Michts steht oder sieht. In diesem ungefaßten Chaos haucht ein Verlangen, zu sich zu kommen, Sein zu gewinnen und in dem Sein sich felbst zu gewinnen. Das ift die Sprache des Willens. Aber es ift, fagt Böhme, ein Wollen, das so "dunn" ift, daß es als wie ein Michts ift. Man mache fich den Ausdruck flar!\*) Mehmen wir an, jemand sehne sich nach einem guten Worte von einem Tehrer, Freunde, der Geliebten. Es fehlt ibm, folange er es nicht hat. Der heimliche Sunger feiner Seele gebt darauf, vielleicht, ohne daß er es fich eingesteht. Wenn ihm der andere das gute Wort gabe, fo ware die Sehnsucht befriedigt, das Begebren voll geworden. Erfüllte, vollgewordene Sehnsucht: das Gegenteil davon ift das ungestillte Bedürfnis, der leerbleibende Willenshunger. Je ferner er von der Erfüllung ift, um fo leerer, um so dunner ift der Wille, um so hungrigeres Bedurfnis ift er.

So ist es mit dem Willen der ungründigen Gottheit. Sie hat noch kein Selbstsein, zielt aber nach Selbstsein. Selbstsein ist Dasein in Ichsorm, wie wir es leben, jeder als das Ich, das er ist. Bloßes Dasein ist das Eristieren der unbelebten Dinge. Zätte die unseiend wesende Gottheit ihr Selbstsein schon gewonnen, so wäre das ihr vollerfüllter Wille. Zätte sie bloß Dasein gewonnen, aber kein Selbst in solchem Dasein, so wäre es ein dünnerer Wille. Aun versuche man, sich das

<sup>\*)</sup> Vgl. 3. Schwarz, "Auf Wegen der Mystit", (Erfurt 1924) S. 19 f.

gottheitliche Sehnen, das auf gottliches Selbstfein geht, noch leerer zu denken, so nämlich, daß nicht einmal das Dafein erreicht ift. Das zielende Wollen hört nicht auf zu zielen, ob sein Tiel erreicht ist oder nicht. Aber in diesem Salle, wo Gelbstfein das Jiel ift, und noch nicht einmal das Dasein gewonnen ift, schlägt das zielende Wollen ins Michtfein um. Es ift zielendes Michtfein, allerdunnfter Wille, geworden. Es ist, wie wenn man Wein verlangt und immer Wasser bingugegossen bekommt. Die volle Weinblume gliche dem Gottheits= Biele, ein lebendiges unendliches Selbst zu werden. Der verdunnte Wein gliche dem starren Dasein der Ichlosigkeit, wie es 3. B. die Steine zeigen. Reines Waffer gliche dem Michtfein. Das ware der Ungrundzustand der Gottheit, ihr Differentialzustand, in dem sie vorerst wefenlos zielendes Michts ift. Diefer Mullzustand, in dem der Gottheit noch nicht einmal Dasein gelungen ift, ift naturlich eine Abstraktion des Denkens. Ihn hat es niemals in der Zeit gegeben. Denn seit Ewigkeit ift der Gottheit Dasein gelungen und gelingt ihr immer wieder. Das feit Ewigkeit dem zielenden Michts gelingende Dasein nennen wir Welt.

Sein Gottestum aber, die Selbsterschaffung der Gottheit zu eigenem lebendigen Ich, ist dem zielenden Michts damit noch nicht gelungen. Die Welt ist nicht göttlich. Es liegt im Wesen der Welt, daß sie nicht göttlich sein kann. Von welcher Art ist denn dieses Etwas, das man "Welt" nennt? Versuchen wir, uns darüber Rechenschaft zu geben! Damit kehren wir zur Philosophie des Ungegebenen zurück.

#### Das schaffende Gottesnichts.

Die Welt besteht aus unzähligen Einzelwesen. Jum Sinne lebens diger Ganzheit hatte die wesende Einheit kommen wollen. Statt dessen ist lauter gebrochenes Sein da. Dächte man sich dies gebrochene Sein atomhaft, Stück für Stück nur durch Lage und Bewegung unterschieden, so sehlte über den nichtssagenden Wiederholungen seder Sinn. Einen Sinn des Ganzen kann es nur geben, wenn es Versschiedenheit, die Vielgestalt stets anderer und anderer Monaden, gibt. So ist es auch. Mindestens die belebten Wesen sind Millionen versschiedener Individuen. Statt Einförmigkeit der Massen, statt Massensbewegung zur Einförmigkeit und damit zum Tode, tritt die Sormsstrebigkeit des Lebens.

Es ist etwas Wundervolles, das Leben, und es ist etwas Wunderbares um das Leben. Leben ist Gliedrigkeitsbewegung. Glied setzt

voraus, daß andere Glieder von verschiedenen gunktionen da find, und daß fie ihre Vollkommenheit erhalten durch die Urt, wie fich das Bange in ihnen ausdrückt. In allem, das lebt, gibt es Gefüge, das einem Jentrum geborcht, welches es zu feinem Gefüge gestaltet, welches fich zur Ganzheit wachft, indem es fich aus jenem Gefüge Glieder bereitet. Wir nennen diefen Prozeff, der aus gentriertem Gefüge belebtes Gebilde entsteben läft, der ersteres in die Glieder eines fich gliedernden Gangen verwandelt, "Entwicklung". Die Gefüge= frafte, die in einer Bangheit enthalten find, werden dabei lebendige Bliedfrafte, und hierdurch erft wird die Gangheit gang fie felbft. Un dem, was fich in ihr regt, entfaltet fie fich gur Reife und entfaltet es zum wuchstümlichen Ausdruck ihrer Reife. Aus etwas, das in ihr gefügt ift, wird etwas, worüber sie verfügt, und was in ihrer Sättigung feine Bobe gewinnt. Je mehr die Leiftung Bliedgeprage hat, um fo gefättigter die Gangheit. So bedeutet "Entwicklung", daß sich Unlagen immer mehr in Glieder umschaffen, indem ein einwoh= nendes Jentrum seiner selbst mächtig wird. Es ift, als ob sich die Gliedwerdung unter dem Unhauche einer Lebenseinheit vollziehe, wo= durch die letztere selbst erst zu voller Lebenseinheit wird.

Der wefenden Ganzbeit des organischen Lebens steht die tote Indi= vidualität unbelebter Gegenstände gegenüber. Was ift das Gemein= fame? Jedes Einzelwesen, ob belebt oder unbelebt, besteht dadurch, daß in ihm viele Bestimmtheiten gusammenbesteben. Es besteht als Einheit seiner Bestimmtheiten. So ift ein Stein die Einheit feiner mineralischen Bestimmtheiten, eine Pflange die Einheit ihrer pflanglichen Bestimmtheiten, ein Mensch die Einheit seiner leiblich-feelischen Bestimmtheiten. In diesem Aufbau verrät fich der lette Ursprung aller Einzelwefen. Bu folder Jufammenfaffung feiner Bestimmtheiten hat es ja kein Einzelwesen aus eigener Macht gebracht. Ist doch jedes Einzelwesen erst Ergebnis der Einigung. Es ist gewordenes Dieleines. Daß es aber Vieleines hat werden tonnen, das macht die einigende gunktion, die hinter den Bestimmtheiten steht. Die bier in Rede stebende Sunttion, lebrt die Philosophie des Ungegebenen, ift jedesmal von der uranfänglich wesenden Einheit geborgt. Lettere west ursprünglich als über sich hinauszielendes Michts, als leere Gottheit, ohne irgend etwas zu durchwesen. Das ist ihre vorweltliche Ungegebenheit. Ibr Biel ift, Göttlichkeit zu werden, das ift fich zu höchster Wesenhaftigkeit zu beleben. Indem sie so zielt, entfalten sich aus ihr in immerwährender Schöpfung die Einzelwefen, nämlich es

entfalten sich alle möglichen Teileinheiten mit allen möglichen Bestimmtheiten. Solche Teileinheiten durchwesen etwas, nämlich jede durchwest ihre eigenen Bestimmtheiten. Zierdurch sind sie Einzelswesen. "Einzel" und "Wesen", beides ist zu betonen. Einzelwesen ist Einzelwesen des (jegliches in seinen Bestimmtheiten). Daß wir ums 3. B. als Ich wissen, unseres Selbst bewußt sind, ist der Ausdruck unseres Einsseins von Bestimmtheiten, ist der Ausdruck unseres Einsseins von Bestimmtheiten, das wir unser Sühlen und Wollen, unser Wahrnehmen und Urteilen nennen. Nicht daß das Wörtchen "unser" hier einen Besitz anzeigte, sondern wir sind das lebendige Eins dieser seelischen Bestimmtheiten, wir sind als ihr Vieleines, und sie sind als unser Vieles gegeben.

All dies Gegebene ist von der ungründigen Einheit ausgegangen. Es war das Jiel der wesenden Gottheit, Söchstleben anzunehmen. Darüber brachen Bestimmtheiten über Bestimmtheiten aus ihr hervor, als türmten sich ansteigende Geländewellen, die eine über die andere sich erhöhend, einem höchsten Gipfel zu, und immer neue Atemzüge ihres Sauches gaben immer neuen Bestimmtheiten Einheit.

Bei den belebten Einzelwesen überwiegt die einigende Junktion die Dielheit der Bestimmtheiten. Umgekehrt ist es in der unbelebten Welt. Daher im Reiche der Stoffe das fortwährende Jerrinnen und sich Ausgleichen, während sich das organische Individuum immer neue Jusuhr aneignet und mit seinem Sein durchdringt. Das organische Individuum vermag die Bestandteile der Umgebung in sein Eigentum zu verwandeln, sie sich einzugliedern. Seine wesende Einheit gestaltet sich zu strebender Ganzheit, die sich in sich selbst gliedert, und die sich das, was außer ihr liegt, angliedert. Die unorganischen Individuen fügen sich mit anderen ihresgleichen zur Masse. Statt sich zu gliedern, werden sie zu Teilen, sie werden aus Vieleinem zu einerlei Vielem.

#### Keine Allexistenz, teine Höchstexistenz.

Juerst hatten wir die wesende Einheit vor allem Existierenden betrachtet. Jetzt haben wir ihre Spur in allem Existierenden gefunden. Jedes Einzelwesen hat sich vom wesenden Zauche der Gottheit. Sie leiht die Einheitsfunktion her, durch die das Einzelwesen geeintes Sein seiner Bestimmtheiten wird. Die Einzelwesen unterscheiden sich durch ihre Bestimmtheiten. Die unterscheidenden Bestimmtheiten sind von gleichartigen Einheitsfunktionen durchwest. Durchwesende Einheits

funktion in vielerlei Bestimmtheiten (einheitdurchweste Vielheit von Bestimmtheiten) zu sein, genau das ist der letzte Sinn dessen, was "Einzelwesen" heißt.

Das Dritte: wie steht es über dem Werden der Einzelwesen mit der Gottheit selber? Zat sie, das Erstwesende, mit dem Ausbrechen von Eristierendem etwas gewonnen? Eristenz, Leben hatte jeder ihrer Atemzüge geschaffen. Ist es dabei der Einheit selbst gelungen, in Eristenz, Leben, überzugehen? Das Leben der Einheit könnte nur Zöchstleben oder Alleben sein. Gibt es solches?

Wir wollen das Entquellen der Bestimmtheiten und ihrer einheitsstiftenden Durchwesungen, jene unaushörliche Gestaltung von körperzlichen und seelischen Eristenzen, als "Entfaltung" der Gottheit bezeichnen. Sie "entfaltet" sich in dem ganzen zeere der Eristenzen. Ihrem "Entfaltungsraume", man nennt ihn auch schaffende "Natur", entstürzt jede beliebige Anzahl von Einzelwesen, aber — das ist nun nachzuweisen — sie kann in dem Raume solcher "Entfaltungen" ihre Selbstverwirklichung zu einem Alleben oder zu einem Söchstleben nicht erzielen. Das Eristenzdogma sowohl des Theismus, wie des Pantheismus wird seine Blöße enthüllen. Dergleichen Verseinlungen müssen erst überwunden werden, damit um so überzeugender die theistische und pantheistische Setzungsoffenbarung begegne.

Einstweilen sei es als Tatsache zugegeben, daß man nirgends Böttlichkeit findet, wenn man sie im Sunkeln höchster Eigenschaften sieht, oder wenn man sie mit der Sülle aller Eigenschaften sucht.

Diese Seststellung bereichert den Begriff des "Ungegebenen". Er meinte vorerst die stille Gottheitswüste, die eristenzlos vor allem Anfange west. Es gab keine Bestimmtheiten, in denen irgend etwas hätte "gegeben" sein können. Aunmehr tritt der Sinn hinzu, daß aus ihr wohl Bestimmtheiten hervorgehen können, in denen anderes eristiert, aber keine, in der sie selbst eristierte. So viele Bestimmtheiten das schaffende Gottesnichts in seinem Gotteshunger entspringen läßt, so viele Kinheitsdurchwesungen es ihnen leiht: dadurch treten zwar die unzähligen Kinzelwesen hervor, es wird insbesondere auch Lebendiges, dies dann, wenn die einigende Junktion die Vielheit der Bestimmtsheiten überwiegt, — gliedernde Ganzheiten wesen dann durch psychophysisches Gesüge —, aber die Kinheit selbst verharrt ohne Leben. Alle Dinge sind Resultat ihrer Junktion, jedes ist gewordene Kinheit von Bestimmtheiten. Aber der Wurf aus der Kinheit, mit dem Welt

geworden ist, hat nicht ausgereicht, sie selbst in Eristenz übergehen zu lassen. Jür sich hat sie nicht Ganzheitsform gewonnen, nicht die eines Söchstwesens, nicht die eines Allwesens; gestaltlos bleibend durchwest sie all das Gestaltete. Ihre Ungegebenheit bedeutet neben dem vorigen Sinne nun dies Neue, daß sie als theistische oder pantheistische Gestaltetheit ungebbar ist, und daß es keinerlei derartige Gestalt gibt.

Der Machweis ist einfach.

Eriftieren, hatten wir definiert, beißt Einzelwefen fein, Beeintes von Bestimmtheiten fein, Eigenschaften und Vorgange haben. Erifteng hatte demgemäß die wefende Einheit nur gewinnen tonnen, wenn auch fie Einheit von Bestimmtheiten geworden ware, ein besonderes Einzelwesen also mit folden Bestimmtheiten, von denen wir fagen durfen, es feien ihre Bestimmtheiten. Aber erftens dem Dan= theismus gegenüber: alle Bestimmtheiten, die es gibt, find auf die ungählige Schar der Einzelwesen verteilt. Jedes Einzelwesen, das wir vorstellen mogen, nimmt der Einheit Bestimmtheiten fort, mit denen fie fich hatte umtleiden muffen, um ihrerfeits in die Reibe des Eriftierenden, in die Reihe der gegebenen Einzelwefen, einzutreten. So konnen wir fie felbft, auch nach dem Entfpringen der Welt, nur als etwas Leeres, Unbeftimmtes denten. Ohne fie eriftierte nichts. Aber fie felbst ift Schweigen gegenüber allem Reden der Bestimmtheiten, durch die es Eriftierendes gibt. Sie bleibt ftille Wüste ohne Leben und Eristenz. Selber eristenzlos bildet fie den Grund dafur, daß die= jenigen Bestimmtheiten in eins gusammentreten, als deren Geeintes jegliches Einzelwesen eriftiert. Es ist nicht Einheitswirklichkeit geworden, sondern gersplitterte Vielheitswirklichkeit.

Sodann dem Theismus gegenüber: jene Atemzüge der Gottheit, die Durchwesungsfunktionen schaffen, die Bestimmtheiten einatmen, verfangen sich im Jirkel der Bestimmtheiten. Es gibt in der unendelichen Menge derselben keine höchste Bestimmtheit, ebensowenig wie sie alle einheitlich umgriffen werden können. Die unzählige Reihe der Einzelwesen, die im Entfaltungsprozesse Gottesnichts entsprinzen, bleibt ihrer Natur nach ohne Abschluß. Sie führt ins Insinite, nicht zum Transssiniten. Die gottheitliche Entfaltung läßt nur endliches Dasein hervorgehen; dies Servorbringen zeichnet mit dem Stempel der Naturhaftigkeit. Göttliches Leben bleibt darüber unzgegeben. Es ist in der Existenz zeugenden Sorm der Entfaltung nicht möglich. Diese erreicht weder Göttlichkeit als Einzelexistenz, noch Göttlichkeit als Allexistenz.

Das möchten weder der Theismus noch der Pantheismus Wort haben. So bedarf es einer Auseinandersetzung mit beiden. Sie wird klären und weiterleiten.

Einheit, wird behauptet, eriftiere feit Ewigkeit. Die Einheitswirt: lichkeit sei Gott. Sur den Theismus ift Gott Einzelwesen mit höchsten Bestimmtheiten, Seinsmarimum. Sur den Pantheismus ist Gott 2111: wefen. In ihm feien alle möglichen Bestimmtheiten, die es gabe, in eins zusammengeschlossen. So sei auch er Einzelwesen, aber Bangbeitswefen, ein foldes, das alle übrigen Einzelwefen in fich enthalte. Die Scharen von Bestimmtheiten, die auf alle die anderen Einzelwesen verteilt waren, bildeten dennoch einen großen Jusammenhang. Sie bildeten in ihrer Totalität ein allumfassendes Geeintes. Als solches Geeintes der fämtlichen Eigenschaften aller Körper und Seelen eriftiere das unendliche Einzelwefen, der pantheistische Gott. Einzelwefen mit höchsten Bestimmtheiten - der theistische Gott; Einzelwesen mit allen Bestimmtheiten, darum Allwefen, Gangwefen - der pantheistische Gott. Theismus und Dantheismus werden oft als Gegenfatte betrachtet. Aber ohne weiteres ergibt fich die Gegenfätzlichkeit nicht. Dielmehr ruden, wenn die Begriffsbestimmungen nicht durch eine besondere Klaufel eingeschränkt werden, Theismus und Pantheismus nabe zusammen. Gabe es einen theistischen Gott und gabe es einen pantheistischen Gott, so wurde, nach der bisberigen Worterklärung, der theistische Gott unfehlbar im pantheistischen Gott eingeschloffen fein. Das Einzelwefen mit allen Bestimmtheiten mußte notwendig das Einzelwesen mit höchsten Bestimmtheiten in sich oder unter sich haben.

Warum will die Rede von der einander ausschließenden Gegensätzlichkeit des Theismus und Pantheismus nicht aufhören? Weil man
sich wie hypnotisiert in den Schlagwörtern (man könnte sie auch
"Schlaswörter" nennen) "Transzendenz" und "Immanenz" bewegt.
Transzendentes eristiere jenseits der Welt, Immanentes in ihr. Der
Verfasser legt sich nicht auf Kants Lehre von der Idealität des
Raumes (und der Jeit) fest.\*) Aber sie möge einmal gelten. Dann verschwindet aus der Wirklichkeit all dies Nebeneinander, Ineinander
und Umeinander, das man sich so gern vorstellt, wenn man von
"Welt", dem Zeere körperlicher und seelischer Eristenzen, spricht. Aber

<sup>\*)</sup> Vgl. S. Schwar3, "Das Wahrnehmungsproblem" (Leipzig 1892 bei Dunderschumblot).

der "Substanz"-Kern jeder dieser Existenzen, das Dazein eines jeden als "Ding an sich", bleibt bestehen. Ebenso existiert das göttliche Einzelwesen weiter, das der Theist mit transzendenten, der Pantheist mit immanenten Prädikaten anspricht. So müßte sich auch das Wesentliche des Unterschiedes erhalten, den man mit den abweichens den Ausdrücken im Sinne hat.

Aber wie will man sich nunmehr den Gegensatz vorstellen? Er müßte formuliert werden, ohne daß man in den Floskeln raumversfangener Sprache hängen bleibt. Einzelwesen mit höchsten Bestimmts beiten hier, Einzelwesen mit allen Bestimmtheiten dort, das ist das Feste und Greifbare, das Stich hält und für den Unterschied der Vorsstellungsweisen vollkommen genügte.

An der Sand dieses Sinnes läßt sich sogar eine Bedingung finden, die es nachträglich gestattet Gegensätzlichkeit auszusprechen. Denkt man das pantheistische Einzelwesen mit allen endlichen Bestimmts beiten, das theistische mit höchsten, unendlichen, Bestimmtheiten ausgestattet, so kommt der Unterschied, den man meint, in bessere Ordnung.

Die unausrottbare Meigung, das göttliche Dasein in transzendenter oder immanenter Verräumlichung zu denken, zeigt den Grundfehler an, dem Theismus und Pantheismus gemeinsam unterliegen. Sie verseineln das, was "west". Verseinlung des Wesenden ift ebenso töricht, wie Verseinlung des Geltenden (Begriffsverseinlung) und Verseinlung des Werthaften. Es ift alles derfelbe Sebler. Sur uns "weft" die Gottheit, die die Welt im Innerften gusammenhalt, fie eriftiert nicht. Eben diese wefende Urt des Weltgrundes hat man nicht in ihrer Eigentumlichkeit zu erkennen vermocht. So hat man fie in Eristierendes umgedeutet. Sur uns bleibt das Gottesnichts über allem Entfaltungshauche, mit dem es Eristierendes, das ift einheitsdurch= wefte Bestimmtheiten, schafft, reine Einheit, in der nichts geeint ift, diefelbe wie zuvor. Sur die Theisten und Pantheisten steht fest, daß dasjenige, was Eriftenzen hervortreten läßt, felber eriftieren muffe. Mun beischt die angeforderte Gotteseristenz einen Platz in der existie= renden Welt, und man streitet sich vergeblich, ob man fie draußen oder drinnen suchen soll. Den Gesichtspunkt "Transzendenz oder Immaneng?" beiseite! Wir brauchen ihn nicht und laffen ihn aus dem Spiele, wenn wir nun in die Auseinandersegung mit dem Theis= mus und dem Dantbeismus näber eintreten.

#### Das Gesicht des Theismus.

Der Theismus stattet sein gottliches Einzelwesen mit "bochften" Bestimmtheiten aus. Wie find folche zu denten? Sie mußten wefent= lich verschieden von denjenigen sein, die wir im Reiche der Dinge, das heißt der unendlichen Menge von Körpern und Seelen, vorfinden. Es gibt tein Ding, bei dem nicht irgendeine Bestimmtheit, irgend= eine kennzeichnende Seite, übertroffen werden könnte durch einen noch böberen Grad derfelben Seite bei anderen Dingen, bei dem nicht ebenso dieselbe Bestimmtheit durch einen noch niedrigeren Grad bei anderen Dingen unterboten werden konnte. Diese übertreffbarkeit und Unterbietbarkeit der Grade, in denen ihre Bestimmtheiten ausgedrückt find, kennzeichnet die Weise der Dinge. Der Ausdruck ihrer Bestimmt= beiten ift stets eines Mehr oder Minder fäbig. Sierin besteht die Endlichkeit der Dinge, die auch bleiben wurde, wenn fie in alle Ewigteit fortdauerten. Die Endlichkeit sitzt den Dingen als Verminderbar= keit oder Vermehrbarkeit im Blute. Es gebort innerlich zu ihrer Urt. fo zu fein, daß damit die Möglichkeit des Vermehrt= oder Vermindert= feins gegeben wird.

Bang anders die Bestimmtheiten Gottes! Der Theist stellt jede Eigenschaft Gottes außer Derhältnis zu den entsprechenden Eigenschaften der Dinge. 3. B. fei Gottes Weisheit fo gesteigert, daß wir nicht einmal eine Reihe denken konnten, die von den Dingen gu ihm führte, wo also die in Gott vorliegende Größe dieser Eigenschaft das asymptotische Schlufiglied der Reihe bildete. Die Grofe jedes gott= lichen Wesensausdrucks stehe vielmehr über allen dinglichen Reiben. Es gebe teine größte dingliche Eigenschaft, die der entsprechenden gott= lichen Eigenschaft am "nächsten" kommen könne, sondern jede noch so große Dingeigenschaft bleibe noch ebenso tief unter der Unendlichkeit der betreffenden Gotteseigenschaft gurud, wie die kleinste. Wie die Cantoriche Jahl Omega durch feine, auch nicht in unendlichem Abstande von der Einheit gezählte, Jahl erreicht werden konnte, man ihr durch folche nicht einmal näber als mit der Eins tame. Das Wefen jeder göttlichen Eigenschaft sei also Unübertreffbarkeit und Ununter= bietbarkeit. Much Ununterbietbarkeit! Denn es gabe feine "nachfte" Dingeigenschaft, die nur gerade noch kleiner als sie ware. Wir hatten bier absolute Unfähigkeit, in die Grenzen eines nächst Größeren und nächst Kleineren eingeschlossen zu werden. Das Wesen der Dingeigen= schaften fei im Gegenteil die Unausrottbarkeit der Sähigkeit, in Graden

des Mehr oder Minder aufzutreten. Es lasse sich immer bei seder Dingeigenschaft ein nächst höherer und nächst niederer Grad, ein differentialer Juwachs und eine differentiale Abnahme, denken.

Siernach ist klar, was unter dem theistischen Gott zu verstehen ist. In diesem Einzelwesen, wenn es existierte, müßten Bestimmtheiten von absoluter Söbe geeint sein. Von den Eigenschaften der endlichen Wesen könnte keine Brücke zu den göttlichen führen. Sier bestünde eine Kluft, die ebenso absolut klaffte, wie Gottes Eigenschaftshöhe die der anderen Einzelwesen zur absoluten Rull herabdrückte. Wir verstehen aus solchem Gesichtspunkte die alttestamentliche Vorstellung von der Kurchtbarkeit Gottes.

Man braucht nicht mehr als diese Begriffsbestimmung von Gott, um einzusehen, daß sich der Weg, wie die wesende Einheit die tom= parativen Dingeristenzen bervorgetrieben hat, unmöglich in die Erschwingung der superlativen Gotteseristeng fortsetzen kann. Das wäre ein unannehmbarer Sprung. Die Eriftenzentbindung aus der Gott= beit, ihr Entfaltungsprozeß, tann immer nur in derfelben Weise vor sich geben. Der Weg, welcher immer er sei, wie in Sunttion der Ein= beit Eriftengen entspringen, führt weiter und weiter ins Endlose. Reine Bestimmtheit, von der er nicht zu höherer Bestimmtheit aufs flomme. Er geht zur drei und über die drei, zur funf und über die fünf und bleibt auch bei hundert und taufend nicht stehen. Die wefende Einheit zielt auf Gotteshöhe. Darum jenes Turmen von Bestimmt= beiten und Bestimmtheitsmannigfaltigkeiten (Einzelwefen), von denen eine die andere übertrifft. Aber es bleibt der Weg des übertreffens und überbietens. In der Matur dieses Weges liegt, daß er wohl zu unerschöpflichem Reichtume, aber niemals zu einem Abschlusse führen tann. Mag sich die Gottheit noch so unerschöpflich in Einzelwesen entfaltet haben; mag der unermegliche Reichtum des Alls an Arten, Eigenschaften und Graden den Eindruck seiner Göttlichkeit vor= täuschen, fo ift doch in diefer gangen Körper= und Seelenwelt nirgends wahre Bottesbeschaffenheit ausgedrückt. Weder erreicht ein einzelnes Ding das Seinsgrößte, da ja derfelbe Gradzuwachs, mit dem es fich über seine Vorganger in der Reihe erhebt, schon über es hinaus den Nachfolger in der Reihe anmeldet; noch wird das Seinsgrößte - das fei im voraus gegen den Pantheismus gefagt - durch irgendwelche Summe von Dingen, ob man noch so viele, ob man alle zusammen: nehme, erreicht. Gotteshöbe läft fich - tron Segel - nicht er= Elimmen.

Wir seben die Grenzen der gottheitlichen Entfaltungsfunktion. Ihr Wesen ist, geeintes Sein von Bestimmtheiten hervorzubringen. In diefem Schaffen tann das Gottesnichts fich felbft als geeintes Sein maximaler Bestimmtheiten nicht erzielen. So mag ein anderer Schaffensweg der Gottheit anheben, darin fie ihre Göttlichkeit in anderer Sorm fucht und findet, als in der, böchstes oder allumfassendes Einzelwesen zu werden, - ein Weg nicht über die endlichen Eriftenzen hinweg, sondern durch fie bindurch. Muß denn Göttlichkeit ein eigenschaftbehaftetes Etwas fein? So unübertreffbar boch man ihre Eigenschaften über den Dingen ragen läßt, - dem Grade nach - darin, daß der theistische Gott doch dieselben Eigenschaftsarten mit dem Endlichen teilt, wird der Abstand wieder verwischt. Micht etwas den Dingen Entäugertes in derfelben Seinsart, fondern etwas bei den Dingen innen Aufgebendes in einer neuen Seinsart, darin mochte fich die Weise der Göttlichkeit wohl am erhabenften zeigen.

Dies ist der Gedanke, zu dem die Philosophie des Ungegebenen weiterschreitet. Er läft fich am Wefen der transfiniten Grund: gabl in einem ersten Vorblide erläutern. Die Jahl Omega bedeutet zugleich Ganzheit und Bobe der unvollendbaren Reihe endlicher Jahlen, weicht aber in ihrer Beschaffenheit ganglich von jenen ab. Endliche Jahlen ergeben ftets dieselbe Summe, in welcher Reihenfolge man sie zusammenzähle; ebenso wächst im Gebiete des Endlichen die Jahlenfumme mit jeder Einheit. die binzugefügt wird. Beide Gefette besteben auf transfinitem Boden nicht mehr. So sucht man auch das Göttliche vergebens, wenn man ihm eriftentiale Beschaffenheit beimist; die ift mit dem Dasein von Eigenschaften und Vorgängen verwoben, die immer nur endlich sein können. Dielmehr fett Gottes-Bobe die Erifteng der Einzelwefen, den Reichtum ihrer Eigenschaften und Vorgänge voraus, um auf der Unterlage des Eriftierens die eigene ganglich verschiedene Weise zu entfalten. Ihr strebt die anfangslos wesende Gottheit, das zielende Gottesnichts, zu. Sein Weg geht über die Eriftenzen zu einer Wefent: lichkeit, in deren Mehr-als-Eriftieren alles Eriftierende erft feinen Sinn findet.

Diesen Gedanken stellen wir noch zurud. Salten doch sowohl der Theist wie der Pantheist auf die Ausführungen, von denen wir herzgekommen sind, längst Einwände bereit. Ganz richtig, so ruft uns der Theist zu, niemals könne im Entsaltungsprozesse der Gottheit,

von dem die "Philosophie des Ungegebenen" spricht, das göttliche Seinsmaximum werden. Aber es brauche überhaupt nicht zu wers den. Denn es existiere seit Ewigkeit. Statt daß der Weltprozeß zu ihm hinführe, gehe er von ihm aus. — Zierzu etwas ganz Kurzes! Derselbe Riß, derselbe Bruch, den es nach unserer Darstellung bedeutet hätte, wollte man im Entsaltungsprozesse der Gottheit neben den Seinskomparativen auch noch den Seinssuperlativ entspringen lassen, bräche jest von der anderen Seite aus. Nur gewaltsam könnte man sich darüber hinwegsetzen, wie Endliches vom Absoluten stammen könnte. Wenigstens mathematisch gesehen führt von der transsiniten Aberzahl kein Weg zu begrenzten Größen herab. Omega kann nur gedacht werden, wenn die Reihe der endlichen Jahlen vorher da ist.

### Das Gesicht des Pantheismus.

Es ist merkwürdig, wie sehr der Pantheismus im modernen Bewußtsein dem Theismus den Rang abgelaufen hat. Von neunzig unter hundert Menschen dürfte die eine Sälfte Positivisten, die andere Pantheisten sein. Auch noch diesenigen unter den Positivisten, die nicht Materialisten sein wollen, sondern sich den Glauben an seelische Wirklichkeit bewahrt haben, retten sich vor dem Gespenste eisigen Stillstandes alles Geschehens in die Sittiche des Pantheismus.

"Was wär' ein Gott, der nur von außen stieße, Im Areis das All am Singer laufen ließe? Ihm ziemt's, die Welt im Innern zu bewegen, Natur in sich, sich in Natur zu hegen, So daß was in ihm lebt und webt und ist, Nie seine Araft, nie seinen Geist vermißt."

Diese Goetheverse enthüllen den Grund der Abneigung gegen den Theismus und sichern zugleich, dem Materialismus gegenüber, seder Seele göttliche Geborgenheit zu. Goethe meint durchaus, daß sich Gott auf die Welt tätig beziehe. Aber wie soll man sich diese Beziehung denken? Ein transzendenter Gott könnte nur auf die Welt wirken und würde mit den "ewigen, ehrnen großen Gesetzen", nach denen wir alle unseres Daseins Areise vollenden müssen, in Widersspruch geraten. Der Begriff des transzendenten Gottes verschmilzt mit dem Begriffe eines Sandelns, das aus der Konstanz der Naturzgesetze herausfällt.

Das Wirken des immanenten Gottes dagegen erfüllt sich im Rahmen der Naturgesetze, die schon selber ein Ausdruck seines Wesens sind. Die andere Seite seines Wesens ist Lebendigkeit. Mit seiner Gesetzelichkeit umspannt er alles Seiende, seine Lebendigkeit durchströmt die belebten Wesen. Man begreift, daß viele, denen der seelentötende Druck des Materialismus unerträglich wird, in dieser Lehre Erlösung sehen können. Das lebendige All, Leben erzeugend, Belebung spendend, Leben erhaltend, sagt uns so viel mehr als die sinnlos abschnurrende Weltmaschine des Materialismus! Dort die eisige und vereisende Nachtansicht, hier die Tagesansicht, die helle, freudige, wärmende!

Das macht das Schlag: und Schlafwort "Immanenz", daß sich der Pantheismus fo einleuchtend gebardet. "Gott", um das Gebeimnis diefes Begriffes wittern Urgefühle der Menschheit. Unfer Berg will Göttliches haben. Aber den transzendenten Gott außerhalb der Welt in einem Simmel, für den aftronomisches Denten teine Stätte gu finden vermag, verträgt unfer Kopf nicht. Wie lockt und berauscht da das Wort von Gott im Universum! Demgegenüber unterftreichen wir nochmals: die räumliche Einkleidung der Gottesvorstellungen muß gang beiseite treten. Der Unterschied Gott "im Universum" und Gott "außerhalb des Universums" ift durch flare Begriffe abzulöfen. Der klare Begriff von "Gott außerhalb des Universums" hatte uns vorbin beschäftigt: Einzelwesen mit unvergleichlich höchsten Bestimmtbeiten. Gabe es foldes Einzelwefen, fo ware es allerdings durch eine unübersteigliche Kluft von den übrigen Einzelwesen geschieden; denn deren Eigenschaften und Vorgange ftellen sich ftets in eine Reihe des Mehr und Minder. Eben darum ware die Eriften; schaffende Kraft der Gottheit mit einem Riffe belaftet, wenn sich neben den Einzelwefen mit überall vergleichbaren Eigenschaften auf einmal auch jenes transfinite Überwesen aus ihr entfalten sollte. Wir lebnen feine Erifteng ab. Aber die Klarbeit feines Begriffs - nicht mehr tranfzendenter Gott, sondern transfinites Einzelwesen - muß zu= gegeben werden.

Ob es gelingen wird, für "Gott im Universum" eine ebenso klare Begriffsbestimmung zu gewinnen? Vielleicht daß dieser Begriff nur scheinbar klar ist, daß er seine scheinbare Klarheit der Beimischung räumlichen Vorstellens verdankt, und daß er beim Versuche gedanklich reiner Sassung in Nebel verfließt. Sehen wir zu!

Nach pantheistischer Überzeugung besteht zwischen Gott und Welt tein Rif. Warum annehmen, daß das zielende Gottesnichts einem

Seinsmarimum in transfiniter Sohe zustrebe? Die endlose Menge der Entfaltungen sei Göttlickeit genug. Das Zeer der Dinge dürfe nur nicht als zersplitterte Vielheit gesehen werden. Man müsse Augen für das gewaltige Alleben haben, das sie alle in seiner Einheits-Eristenz zusammenfasse. Das Eine, das im Reichtume aller Bestimmtheiten aller Wesen immer seiner Eigenschaften genieße, sei die wahre Gött-lichkeit.

Das hier hervortretende "Eine" ift noch zu unbestimmt. Besitzt dies Einzelwesen, das die Bestimmtheiten aller Dinge in sich vereinigen soll, außerdem noch eigene Bestimmtheiten, oder nicht? So und so ist geantwortet worden. Saßt das Eine die Eigenschaften, die bei den übrigen Dingen verteilt vorkommen, alle in sich zusammen, ohne Sonderbestimmtheiten für sich anzunehmen, so stehen wir bei dem Begriffe "Gottnatur", wie ihn G. Bruno erschaut hat. Treten an dem Einen neben seiner Verslechtung in die Reihe der Dinge noch Eigentümlichkeiten besonderer höherer Art hervor, so stehen wir bei dem Begriffe der Weltseele, wie ihn in besonders bestechender Gesbankenführung G. Th. Sechner entwickelt hat.

Der eine wie der andere schreibt seinem Allwesen Göttlichkeit zu, wie man denn schon seit alters dem Leben der Gesamtnatur heilige Altäre gebaut hat. Schon den Griechen galt Ordnung und Zarmonie der Welt im göttlichen Atem einer Weltseele begründet. Sokrates starb für diesen Glauben, wie zweitausend Jahre später der Italiener Giordano Bruno für den Glauben an Gottnatur gestorben ist. In Deutschland erschauten sich Zerder und Goethe die Natur in göttlicher Beseeltheit; in demselben Sinne war die "lebendige Natur" der Rausch der Romantik. In diesen Spuren geht auch Sechner, wenn er seine Weltseelenlehre als Gotteslehre vorträgt.

#### Gottnatur und Weltseele.

Die Weltseele bedeutet für Jechner sowohl Alleinheitsbewußtsein, wie höchstes Bewußtsein. Als Alleinheitsbewußtsein sei sie das eine Leben, das alles übrige Leben aus sich erzeuge und in sich hineinsschließe. Sie sei die verbindende Geisterbrücke, die von Seele zu Seele gehe, ihre Verschiedenheiten in sich auslösche, alle Kinzelheit und Bessondertheit in ihr Gesetz hineinnehme.

Als Söchstbewußtsein schließe sie den Stufenbau der Seelen ab. Ju unterst ordne sich das Bewußtsein der Jellen, aus denen jeder

organische Körper bestehe. Es sei unterschwellig eingebettet in das Ichbewuftfein des Gesamtkörpers. Alles menschliche, tierische und pflangliche Ich fei feinerseits unterschwellig dem Erdbewuftfein ein= gefenkt;\*) diefes mit den Ichheiten der übrigen Planeten fei der Unterftod im Bewußtfein unferes Sonnenfpftems. Alles Bewußtfein aller Sonnenfosteme fei wiederum unterschwellig im höchsten Bewuftfein der Weltseele, d. i. Gottes, enthalten. Dies gottliche Bewuftfein gipfele fich mit feinem umfaffenden Willen, feinem totalen Sublen, feinem allseitigen Denken ebenfo über den Bewuftfeinen der unter= gegliederten Teilfysteme auf, wie die einheitliche Bewegung des Ganzen aus den Bewegungen der Teile zugleich bervorwachse und sie beberriche. Diefer Gott fühlt in einem unteren Gebiete feines Wefens alle Luft und Freude und auch alles Leid feiner Gefchöpfe mit. Die Leiden der Kreaturen berühren ibn, weil ibr Ceben in feines ein= geschlossen, ihr Bewuftsein in seines verwoben ift, als eigener Schmerg; und so wird er tein übel der Welt unverfohnt laffen, um es nicht in sich unverföhnt zu laffen. Jugleich aber bat fein Bewuftfein über alles menschliche Denken, Wollen und Sublen binaus feine eigenen böberen Beziehungen, die sich auf der Unterlage der endlichen Bewußtseine erheben.

Diefe finnige Lehre leidet an einer Stelle, gerade der entscheidenden, an Verschiebung der Gedanten. Überall vorher hatte Sechner ge= schloffenen torperlichen Gangen die entsprechende Einheitsseele gu= gefellt. Eine geschlossene torperliche Einheit ift jede Zelle; fo ftebt nichts im Wege, fie von einer Ganzbeit befeelt zu denken, die mit der Dürftigkeit ihrer gunktionen unserer Leibes-Seelengestalt untergeordnet ift. Eine geschlossene forperliche Einheit ift auch der Erdplanet, von feinem feuerfluffigen Kerne bis zur außerften Grenze der Lufthulle. Much hierfür fei ein Gefamtbewuftfein, dasjenige des Erdgeiftes, qu= gestanden - eine Zelle des Erdleibes unfer Leib, eine Empfindung im Bewußtsein des Erdgeistes unfere Seele. Abermals ift unfer Sonnenfyftem eine geschloffene torperliche Einheit, deren Gliederung in die paar Planeten freilich von der Reichhaltigkeit unseres Leibzellenstaa= tes erheblich absticht. Man läßt sich auch noch die seelische Einheits= belebtheit des Sonnenfpstems gefallen; bis hierber reicht die Unalogie. Aber nicht weiter! In der Unendlichkeit des Weltraumes gibt es ungählige Sonnensysteme, die neben dem unfrigen durch das Leere

<sup>\*)</sup> Sier die Seelen von Tiergattungen, Pflanzengattungen einzuschalten, unter-

glühen. Ihre unausdenkbare Menge läßt keinen Abschluß und damit keinen Jusammenschluß zu. Die gesamte Körperlichkeit des Universums breitet sich weiter und weiter und rundet sich nicht zu einer Gesamtskörperlichkeit. Mit ihr schwindet auch die Linheitsseele der Welt in nebelhafte Sernen, es müßte denn die neuere Auffassung Recht beshalten, daß das All begrenzt, nicht unbegrenzt, sei. Dann gewönne die Vorstellung von einer Weltseele wieder Raum.

Setzt der Weltseelenbegriff geschlossenes torperliches System voraus, so ist für Brunos,, Gottnatur" gerade die Voraussetzung wesent-lich und unaufhebbar, daß das Universum unendlich sei. "Unendlich= feit, die feine Jahl ermißt, wo Mittelpunkt und Umfang allwärts ift. In deinem Wesen weset auch das meine!" Die grenzenlose Ausdebnung des Universums spricht der Italiener dabin an, daß fich in ihm alle Bestimmtheiten, die überhaupt möglich sind, verwirklicht haben. Das All ift ihm darum Gott, weil es in jeder Seinsart zu allen Dingen mit allen Eigenschaften entfaltet sei. Mit der Allentfaltung des Universums glaubt er göttliche Vollentfaltung gefunden zu haben. Das Universum sei, wie ein All der Räume, auch ein All der Qualiztäten und Individualitäten. Keine denkbare Eigenschaft, die nicht irgendwo in der Welt realisiert sei, kein mineralisches, pflangliches, tierisches, menschenartiges Sein, das nicht, wenn nicht auf der Erde, so auf der Sonne, wenn nicht auf unserer Erde und Sonne, so auf einer anderen Erde oder Sonne da fei. Die gange Sülle möglicher Seinsbestimmtheiten sei ausgestreut, teine, die nicht jett irgendwie und irgendwo verwirklicht fei, und das in jedem Augenblicke! In einem unübersehbaren Reichtume von Bildungen und Sormen betätige sich immer aufs neue die unerschöpfliche Allmacht der Matur. Matur ift Qualitätenmannigfaltigkeit in allen Arten und Graden, die denkbar sind, und darum ist sie Gottnatur, Einzelwesen, das mit der Allheit aller Bestimmtheiten gegeben ift.

Das ist der echte Begriff des pantheistischen Gottes: Einzelwesen, in dem sich alle Bestimmtheiten verwirklicht haben, die
überhaupt möglich sind. Wenn zwar der moderne Mensch vom
All spricht, fällt es ihm nicht ein, ihm Seinsvollständigkeit zuzuschreiben. Er denkt an tausende von Entwicklungen, die sich
erst vollziehen, die bei Urnebeln beginnen, die sich noch nicht zur
Sonne geballt haben, und in Milliarden Jahren mit dem Sterben
dieser Sonne endigen werden. Er denkt Jugend und Alter aller Teile
des Universums, zuletzt des Universums selbst. Was auf diesem Plas

neten stattfindet, braucht sich nicht auf einem anderen zu wiederholen, auf jedem fpielt fich das eigentumliche Schickfal feiner Wefen ab; Scharen um Scharen derfelben vergeben, neue Scharen entsteben unter neuen Bedingungen, das Vergangene kehrt nicht wieder. Bur Voll= ständigkeit fehlt dem Universum, wie wir es feben, jedesmal das, was in die Weiten der Vergangenheit guruckgefunken ift, und was in den Weiten der Jukunft neu entsteben wird. Es ift in dem Erifteng= augenblicke, in dem es jeweils wirklich ift, bei aller Ungezähltheit der Bigenschaften und Vorgange, von denen es jett erfüllt ift, ein armseliger Torso gegenüber dem gedachten Totalall, in dem sich das knappe jettige Dasein um die ganze Vergangenheit und die ganze Jukunft des Weltgeschehens vervollständigt hätte. Ein foldes Total= all ift Brunos Universum. In ihm ift alles ewige Gegenwart, weil darin in jedem Augenblicke alles Mögliche verwirklicht ift. Jesus lebt noch heute. Moch beute wird die Schlacht bei Canna geschlagen. Moch beute entdeckt Kolumbus Umerita, donnert das Erdbeben von Lissabon, schreibt Rant feine Rritiken. Was an einer Stelle der Welt auf= gebort hat zu fein, muß im gleichen Augenblide an einer anderen Stelle wieder bervortreten. Sonft ware das All nicht Gott, nicht die verwirklichte Allheit aller Bestimmtheiten, die möglich find.

# Kritik des Pantheismus.

#### a) Reine Gotteshöhe.

Das volle Gesicht des Pantheismus schaut uns an, wenn wir die Lehren Brunos und Sechners zusammenhalten. Pantheismus ist der Rausch, die Ganzheit der Welt oder die Allfülle der Dinge für göttliche Seinsart zu nehmen. Maximale Wesenshöhe, allumsfassende Ganzheit, überquellender Reichtum der Bestimmtheiten, dieses Dreisache treuzt und verwirrt sich in pantheistischen Köpsen. Bei Bruno und Sechner hat sich der Begriffsnebel halbwegs auseinander gelegt. Iweisellos ist Sechners Weltseelenzlehre wesentlich auf den Begriff der allumfassenden Ganzheit, Brunos Lehre von Gottnatur wesentlich auf den Begriff der unendlichen Seinsfülle gestimmt. Jeder der beiden Philosophen meint aber außerdem mit dem Merkmale, das er bevorzugt, zugleich die erzhabene Höhe der Göttlichkeit zu greifen.

Siernach erhellt, was den Pantheismus widerlegt: einmal der Nachweis, daß sich weder die vollendete Mannigfaltigkeit der Be-

stimmtheiten, noch die vollendete Ganzheit ihrer Umschließung mit Gotteshöhe deden kann.

Gotteshöhe glaubte Sechner seiner Weltseele durch den Ausbau der letzteren gesichert zu haben. Er übersah, daß Weltseele nur als einheitzliche Durchwesung eines geschlossenen Systems möglich ist. Das dämpst schon ihre absolute Söhe. Man braucht sich nur vorzustellen, daß zwei geschlossene Weltsysteme, sedes mit eigener Oberseele, nebenzeinander träten, so hätten wir an den beiden Weltsystemen zusammen das Vild eines noch größeren Verbandes, dem eine neue Einheitsseele entsprechen müßte. Ihre Junktion übergipfelte die beiden vorigen Oberseelen und nähme sie ebenso in sich hinein, wie seder von ihnen das Geer ihrer eigenen Unterseelen eingegliedert wäre. Dies Schema, beliebig wiederholt, führt zu einem beständigen Turmbau von Universen und immer noch höheren Weltmalweltseelen. Wir stünden vor lauter Komparativen und suchten vergeblich nach dem göttlichen Superlativ.

Sinterher erkennen wir, daß Sechner solchen Superlativ schon in seiner Originalbetrachtung nicht erschwungen hat. Er gewinnt die Staffelung seiner Seelen durch stete Erweiterung des körperlichen Systems, das sie beherrschen. Das bedingt, daß jede eine nächste hinter sich hat, die ihr nur durch das Sehlen der jeweils solgenden Umsfassungsfunktion nachsteht, sonst gleicht. Wahrhaft Göttliches müßte aber das Endliche in jedem Abstande hinter sich lassen. Der panztheistische überschwang, mit dem vor Weltseelen jeder Art gekniet wird, läuft leer.

Bruno andererseits erschaute sich die Gotteshöhe seiner "Gott= natur" in dem vollendeten Reichtume aller Bestimmtheiten. Entfalztetes Dasein von allem, was sein tann, dies in einer Durchwesung zusammengefaßt und ausgebreitet, ist ihm göttliches Dasein.

Gewiß überträfe dies sein "Eines" alle Einzelwesen an Reichtum der Bestimmtheiten, da es die Bestimmtheiten aller in sich vereinigen soll. Aber es hätte keine eigene höchste Bestimmtheit, da es eben alle schon außerdem vorhandenen Bestimmtheiten in sich nur vereinigte. Es hätte ferner nicht nur hochgradige Bestimmtheiten, sondern, weil in jene Vereinigung jede der schon vorhandenen Bestimmtheiten einzginge, auch die geringste und dürftigste. Söchste Bestimmtheiten aber hätte es überhaupt nicht, weil kein einziges seiner Einzeldinge solche hätte; alle Dingeigenschaften sind ja in die Unaushebbarkeit des Mehr und Minder hineingebannt.

Dergeblich hatten wir unter den Entfaltungen der wesenden Gotte heit nach Gottesart gesucht. Einzelwesen über Einzelwesen! Keines hatten wir erblickt, das es vermocht hätte, zum geeinten Sein höchster Bestimmtheiten zu werden. Göttlichkeit in solcher Gestalt, der thesistlichen, hatte sich von vornherein als unmöglicher Sprung erwiesen. Der Schluß, daß dem Eristierenden die göttliche Urt überhaupt abgehe, lag daraushin in der Luft. Über der Pantheist wies gläubig auf sein Allsein hin. "Seht her, hier ist Göttliches, und es ist Göttlichkeit genug!" Nun stellt sich heraus, bei Sechner und bei Bruno, daß wir auf leeren Göttlichkeitsschein stoßen. Umschließung ist nur unzulängslicher Göttlichkeitsersag für höchstes Sein, erst recht dürftig ist das Allsein. Keine Bestimmtheit, die das "hohe" Allwesen von den anderen Einzelwesen nicht geborgt hätte!

Bruno und Sechner konnten von der echten transfiniten Ganzheit, die zugleich transfinite Höhe ist, nichts wissen. In solcher ist
nichts mehr von der Beschaffenheit des umfaßten Einzelnen enthalten.
Sie ist nicht Universum, sondern besitzt universale Wesenhaftigkeit
in eigener Ausprägung. Die Gottnatur des Italieners im besondern
spielt in den Eigenschaften aller endlichen Wesen und hat keine anderen, keine auch dürfte ihr sehlen. Der geringste Kitsch, der sein kann,
gehört mit dazu. Diese Gottnatur braucht noch den Kitsch, um volls
ständig zu sein — und kann doch nicht vollständig sein.

#### b) Ganzbeit und Allheit unausgleichbar.

Damit kommen wir zu der zweiten Schwäche alles Pantheismus. Nennen wir den aufgeschlossenen Reichtum aller Bestimmtheiten, die überhaupt möglich sind, mit Bruno "Gottnatur", und nennen wir das allumfassende Einheitsleben, das alles Einzelleben der Welt in sich zusammenschließt und daraus ein durchgegliedertes Ganzes macht, mit Sechner "Weltseele": so sehen wir, daß Gottnatur und Weltseele ewig einander suchen und ewig einander sliehen.

Sie suchen einander. Auch wenn der Pantheist den Begriff der Weltseele bevorzugt, weil er für ihre Spitzenfunktion göttliche Söhe anspricht, so legt er doch Gewicht darauf, daß seine Weltseele alles Einzelne, das es gibt, durchwese. So nähert er sich dem Begriffe von Gottnatur, merkt freilich nicht, daß dieser Begriff nicht unmittelbar die Einheitsdurchwesung ausdrückt von allem, was es gibt, sondern die Selbstverwirklichung meint von allem, was möglich ist. Anderersseits denkt Brund seine Gottnatur, das allüberall Entsaltete, auch

in einheitlicher Durchwesung, so daß wiederum seine Gedankenführung dem Begriffe der Weltseele zuwinkt.

Dennoch können beide Begriffe nicht zusammenkommen. Auf der Linie "Gottnatur" langt es nur zur Scheineinheit, und auf der Linie "Weltseele" langt es nur zur Scheinallheit. Scheingöttlichkeit, Scheineinheit, Scheinallheit, dies Dreifache ineinander geknäult nennt man "Pantheismus".

Daß Gottnatur nicht Weltseele sein kann, ist ohne weiteres klar. Ist das Universum die Wirklichkeit von allem, das möglich ist, so kann es nicht einheitlich zusammengefaßt werden. Dies Einzelwesen, das mit allen Bestimmtheiten, die es überhaupt geben kann, ausgesstattet ist, hieße zwar göttliche Alleristenz, könnte aber nicht exisstieren. Es könnte nicht geeintes Sein der unzähligen Einzelwesen sein. Ganzheit des Unvollendbaren in Brunos Sinne gibt es nicht. Die unendliche Menge der Eigenschaften und Vorgänge duldet keine obere und keine untere Grenze, eben damit wehrt sie der Umzgrenzung.

Sechners Weltsele andererseits mag zwar eristieren, — die Begrenztheit des Weltalls zugegeben. Aber ihrer Ganzheit, so viel darin zusammengesaßt wäre, sehlte die göttliche Allheit, in der alles, was sein kann, Eristenz gewonnen hätte. Selbst als ewig eristierendem Totalwesen eignete ihr nicht unendliche, sondern endliche Art, sosern sie immer nur die Bestimmtheiten des gegenwärtigen Weltaugensblicks in sich vereinigte. Eine Totalität, die von größerer Totalität in derselben Art übertroffen werden kann, ist keine. Sie wäre, weil auf die Summe gegenwärtiger Bestimmtheiten beschränkt, arm und dürstig und bliebe arm und dürstig. Denn kein Eristierendes kommt aus der Klammer der Jeit heraus. Diese Klammer, die uns selbst von Augenblick zu Augenblick in Torso, Bruchstück verwandelt, weist auch jenen großen Wanderer in die Jeit, die Weltseele, immer wieder in die Grenzen der Endlichkeit.

Jur Illustration diene jett ein wirkliches Zeiterlebnis. Es ist mit dem Wandern in die Zeit, wie wenn man einen Berg hinanwandert. Der Berg stürzt seine Sänge zu Tal, auf halber Söhe eine Bank, der gegenwärtige Augenblick. "Dort will ich ein Weilchen ausruhen, Atem und Serzschlag befänftigen. Wie das wohl tut! Es war eine harte Arbeit. Schon steige ich weiter. Der Augenblick kurzer Ruhe, der eben vor mir lag, liegt wieder hinter mir, aber auch die lange Mühe vorsher. Weil ich diese durchgelebt habe, darum bin ich nun vorangekoms

men, bin zu dem geworden, für den tiefer das Tal liegt, näher der Bobenweg winkt. In jedem Schritte vorbin war ich ein Soffender, voll heller Sehnsucht nach der Bank, voll dunklerer nach dem Sobenweg, der mir nun endlich bald gewonnen ift. hier stute ich. Wo find jene Sehnsucht und Soffnung, die mich soeben gang erfüllt hatten, geblieben? Und wo bin ich, den fie erfüllt hatten, felber geblieben? Ich, der ich jetzt freige, bin nicht mehr der, der fich vorhin der Bank entgegengeplagt batte. Es bat fich einer vorbin geplagt, und durch deffen Plage habe jett ich die größere Sobe gewonnen, er aber ift in der Tiefe gurudgeblieben. Es ift fur mich, der ich jett bier ftebe, als hätte mich ein anderer, zu dem ich eben vorber noch Ich gesagt hatte, in die Bobe gefchoben. Seltfam, die Schritte, meine Schritte, die mich geboben batten, verwandeln fich. Sie feben mich an als die Zeit, die ich durchlebt habe. Meine Gegenwart wird mir auf einmal gespenstisch, die eben ift und gleich nachber nicht mehr ift. Zeit ift der große Beberschritt, der jeden zu dem macht, der er ift, und fein Ich, das taum erlebt, schon versunken und vergangen ift, mit hinein nimmt in ihre Bebermacht, fo daß ichon ein anderes neues Ich auf den Schultern des Todes von vorhin steht. Real ift die Zeit, nicht ideal, und sie ift stärker als ich. In ihr bleibt zurud, was ich war, nicht in mir. Ich mußte mich felbst aus ihr erft gusammenfuchen, um gang gu fein. Ein Quentchen folder Wunderkraft ift mir gefchenkt, Erinnerung. Erinnerung ift das Jusammenleben der früheren Ichaugenblicke mit ben gegenwärtigen und im gegenwärtigen, nicht daß fie bloß nach= wirkten. Sie ift die Verschwisterung, nein Verwachsung, meiner Gegenwart mit meiner Vergangenheit. Aber die Erinnerung langt nicht. Sie fammelt Augenblicke, aber nicht die gange Rette meines Zeitverlaufes, in meine Gegenwart, und fie fammelt nur meine Seelenaugenblide, nicht mein Seelenleben, deffen Schäumen und Wogen, Gischt und Regenbogen jene Augenblicke waren."

Mus der Zeitklammer kommt auch die Weltfeele nicht beraus, jenes Allwefen, das nach Sechner mit der Gefamtheit aller Lebensäufe= rungen aller möglichen Einzelwesen, die ihm wie Zellen eingeordnet feien, fein höheres Einheitsleben lebt. Ihr gebricht an Seinsfülle, daß es ichon ungablige Bestimmtheiten gewesener Dinge gegeben bat, die mit ihren einstigen Trägern vergangen find. Außerdem wird es immer neue ungablige Bestimmtbeiten an immer neuen Dingen geben. Much fie feblen der Weltseele an der Vollkommenbeit ihrer Gegen=

wartseriftenz.

Man entgegnet, es sei sehr einfach, die Weltseele zur Vollallheit ausgeweitet zu denken. Man brauche sich nur unseren allegorischen Wanderer in die Zeit vorzustellen, dem Erinnerung geschenkt sei. Erinnerung besitze auch die Weltseele, und sie erinnere sich sehllos und lückenlos. In ihrer Erinnerung lebten noch alle die Bestimmtzbeiten nach, die den vergangenen Einzelwesen angehört hätten, und in ihrem Vorauswissen seien schon alle diesenigen wach, die den zukünstigen Einzelwesen angehören würden. Die unendliche Kette künstiger Weltaugenblicke liege sa als Keim und Anlage in ihrem Schose. So ergänze sich die Weltseele innerlich unaufhörlich zu wahrer Allbeit.

Das heißt indessen aus der Scylla in die Charybdis treiben. Mur sofern das Universum als ein geschlossenes System betrachtet wurde, hatte fich denten laffen, daß eine Weltfeele alle Eriftengscharen des gegenwärtigen Weltenaugenblich in ihrem Einheitsfein gufammenfaffe. Genau fo konnte fie die Reihe aller vergangenen und gukunftigen Weltaugenblice nur dann mit Einheits wiffen umfaffen, wenn diefe beiden Reihen vollendbar waren. Mun ift die Rette früherer und tunftiger Weltaugenblicke entweder unendlich: dann ift jenes Bufammenschauen in eins unmöglich, und die Bangbeit der Weltseele ware von diefer Seite aufgehoben, es gabe keine einheitliche Seele der Welt. Oder man gibt, um ein geschloffenes Syftem der Erinne: rung und des Vorauswiffens zu bekommen, dem Universum einen Unfang und ein Ende in der Zeit: fo ware nicht verburgt, daß sich im Rahmen dieses endlichen Universums alles, was überhaupt mög= lit ift, erfüllt batte. Um Sehlenden und Unerfüllten gerbrache jetzt das göttliche Allessein der Weltseele.

Immer mehr hatte sich der Begriff der Weltseele verengt. Unfangs brauste und gärte es darin vom Jusammenschlusse jeglicher Unendlichteit. Nachher brachte die Erwägung, wann Jusammenschlußt möglich sei, eine Kinschräntung nach der anderen. Die erste Verarmung: Gegenwärtiges kann nur dann in einheitlichem Dasein zusammengefaßt werden, wenn es sich nicht grenzenlos in den Raum erstreckt. Die zweite Verarmung: Vergangenes und Jukunstiges kann nur dann in der Ganzheit des Wissens zusammengefaßt werden, wenn es sich nicht grenzenlos in die Jeit erstreckt. Dies Universum, trotz der schwindelnden Menge vergangenen Geschehens, aus dem es hervorgerollt ist, und künstigen Geschehens, in das es hineinrollen wird, ist nur ein Sandtorn gegen das stehende Universum Brunos,

in dem alle Sülle ewig entfaltet ift, dessen immerseienden Überfluß teine Vergangenheit und keine Jukunft berühren kann. Denn es hat die Jeit in sich, Veränderung ift nur Ortsvertauschung in ihm.

Die Weltseele, dies vor= und rückschauende Wesen, die jenes kleinere Universum durchwest, wird noch in anderer Zinsicht beschämt von Gottnatur, der schaffenden Allmacht brunonischen Stils, die alles, was sein kann, sogleich verwirklicht ist. Jene Weltseele, ob sie auch im Au des Jurück= und Vorwärtsschauens alles auf einmal wüßte, könnte nicht alles auf einmal hervorbringen. Bei allem zeitüberwindenden Wissen bliebe ihr reales Können der Klammer der Jeit verhaftet. Im Wesen wahrer Göttlichkeit liegt die vollendete überwindung der Jeit. Göttliches Leben muß Ewigkeit ausdrücken und verwirklichen, statt abgelausene oder kommende Weltaugenblicke nur zu überschauen.

Nach allem ergibt sich: Weltseele, wenn sie eristiert, bleibt Seele und ist nicht göttlich. Göttliches müßte sich aus eigenen Quellen in ihr hervorschaffen, und die Weltseele müßte, wie jede andere Seele, dessen harren, ob sich Göttliches in ihr erschaffe.

Aber wie und wo erschafft sich das Göttliche? In der bisherigen Umschau sind wir nirgends darauf gestoßen. Unserm Blicke zeigt sich das All der Eristienzen entgöttlicht. Wir sehen weder mit theistischem Auge ein Eristierendes mit Spitzeneigenschaften, noch staumen wir mit pantheistischem Auge ein weltumfassendes Allwesen als göttlich an. Einheit, die wahrhaft unendlich ist, ist in der Welt nicht verswirtlicht. Göttlichkeit ist im Reiche der Dinge ungegeben, ebenso unzgegeben, wie die Überzahl Omega in der Reihe der ganzen Jahlen ungegeben ist. Und wie diese niemals durch irgendwelche Summiezung, Multiplizierung, Potenzierung noch so vieler und noch so großer endlicher Jahlen entstehen könnte, so kann sich auch kein endliches Wesen, und das heißt kein Einzelwesen, durch eigene Bemühung oder durch noch so fortgesetzte Entwicklung in seinen Nachkommen zur Göttlichkeit emporsteigern, noch führte die vereinigte Bemühung aller dahin.

Nietzsche fragt: "Könnt ihr einen Gott schaffen?" und setzt hinzu: "So schweigt mir doch von allen Göttern! Aber zu Vätern und Vorvätern könnt ihr euch umschaffen des Übermenschen." Sollte der Übermensch etwas Göttliches bedeuten, so läßt sich der Übermensch niemals schaffen. Der Übermensch ist gedacht als die Summe aller menschlichen Vollkommenheiten an Denke, Willense und Gefühlsekräften. Aber alle menschliche Vollkommenheit, auch die multiplizierte

und potenzierte Eigenschaftshöhe des Übermenschen, ist arm und dürftig gegenüber dem Begriffe göttlicher Unendlichkeit. Solche läßt ihrem Wesen nach alle Endlichkeit in stets demselben Abstande hinter sich und kann darum als Jielpunkt irgendwelcher Entwicklung aus dem Endlichen nicht einmal gedacht werden. Gott, die "res infinita" des Descartes, kann res (Kinzelwesen) oder irgendwelche Kigensschaftshöhe eines Kinzelwesens nicht sein. Er eristiert nicht als gegebene Größe, weil er weder als Kinzelwesen mit allen möglichen, noch in höchsten Kigenschaften eristiert, noch könnte er aus Krisstierendem entwickelt werden.

# II. Die Gottheit in Spannungen.

# Weltganzheit und Gottesganzheit.

Der Begriff der Weltseele, einst bejubelt, war um die Reige des vorigen Jahrhunderts verpönt. Reuerdings tritt man ihm wieder näher. Die Art des Weltvielen, glaubt man, dränge zu der Auffassung hin, daß die Welt ein lebendiges Gebilde sei, "ganzheitlich geartet und bedingt, ganzheitlich bezogen in allen ihren Einzelheiten, durchgängig auf Ganzheit und deren Erhaltung, ja Steigerung gerichtet".\*)

Diese Vorstellung ist vom Blicke auf die pflanzlichen und tierischen Organismen hergeholt und überträgt deren formstrebiges Durche traftetsein auf die Gesamtwelt. Man erinnere sich, wodurch organisches Geschehen ausgezeichnet ist! Es ist nicht nur durchweg auf Ganzheit bezogen, auf Ganzheit gerichtet, sondern auch ganzheitlich zusammengeschlossen. Gegebene Ganzheit durchwest es. Ein "dispositionelles Total",\*\*) schreitet die organische Ganzheit von targerer zu reicherer Gliederung fort; sie entwickelt sich, indem sie neue Junktionen, teils mitspielende, teils sich aufgipfelnde, hervortreibt.

Entsprechend beurteilt man das Geschehen der Welt. Es sei ebenso auf Ganzheit bezogen, ebenso auf Ganzheit gerichtet, folglich ebenso ganzheitlich zusammengeschlossen. So entsteht der Gedanke einer Weltseele, eines den ganzen Weltbau durchwesenden Allebens. Auf Ganzheit bezogen, auf Ganzheit gerichtet, folglich ganzheitlich zusammengeschlossen? Seien wir bei dieser Schlußweise vorsichtig!

<sup>\*)</sup> Selir Krueger, a. a. O. S. 12.

<sup>\*\*)</sup> Ebenda S. 120.

Es könnte sein, daß das Welteinzelne ganz andere Ganzheitsbezüge, ganz andere Ganzbeitsgerichtetheit enthielte, als daß sich solch eine Ganzheit andeutete, die Erden, Sonnen, Monde und Sterne zu einheitlichem Gliederbau zusammenhielte. Vielleicht gibt es auch Ordnungen und Jusammenhänge des Weltgeschehens, die den obigen Schluß erlauben, die es gestatten mögen, das Universum als einsheitlichen Organismus anzusehen. Man pflegt hierbei an die Naturzgesetz zu denken, deren große Einheitslinien durch den Kosmos laufen. Aber es lassen sich mindestens daneben Ganzheitsbezüge, Ganzheitsgerichtetheiten denken, die weit höher zielen, als auf bloße Jusammengliederung von Eristierendem.

Unsere bisherige Darlegung läßt dergleichen erwarten. Wenn alles, was eristiert, im Schaffenshauche des Gottesnichts entsprungen ist, so muß die Spur des Gottesnichts durch alles gehen, was eristiert. Das Gottesnichts, die ungründig wesende Gottheit, war zielende, göttlich zielende, Stille. Von ihrem, der ungegebenen, Jielen nach Ganzheitsfülle, ihrer Gerichtetheit auf Gotteshöhe, trägt jedes Kinzelwesen Tiesenprägung, jedes dieselbe, ununterschiedliche, so sehr es seine besondere Ganzheit in unterschiedlicher Struktur und Sunktion ausdrückt. Diese Prägung wird uns in bestimmten Spannungen begegnen, die die innerste Zeimlichkeit der Dinge ausmachen. Mit solchem Ganzheitsbezuge, solcher Ganzheitsgerichtetheit, der Spur der Gottheit in ihm, harrt sedes Ding seiner kommenden Gotteszgliedschaft entgegen, die von aller Weltgliedrigkeit verschieden ist. Es ist ein heimliches Wort in sedem Dinge "Dein Reich komme!"

Vorerst genügt es zuzugeben, daß in der Tiefe der Dinge eine gottsheitliche Gleichprägung ruhen könnte, die mit ihrer welthaften Unterschiedlichkeit nichts zu tun hätte. Eben weil die gottheitliche Gleichprägung, jenes heimliche Wort in jedem Dinge, der welthaften Unterschiedlichkeit nicht folgt, so scheitert die Möglichkeit, das Universum etwa als ein göttliches Gliedergefüge anzusprechen. Mag man es als Gliedergefüge einer Ganzheit deuten, so viel man will. Ein Gottesganzes, das sich darin gliederte, würde man vergeblich darin suchen. Die Spur des schaffenden Gottesnichts in den Dingen besondert sich nicht von einem zum anderen, und es bleibt für sich immer noch Gottesnichts, auch wenn dem Jielen nach seinem göttlichen Selbst die Scharen der Eristenzen in noch so abgestimmten Ordnungen und Jusammenhängen entquellen. Diese Ordnungen und Jusammenhänge sind keine göttlichen Ordnungen und Jusammen-

hänge. Solde könnten nur als neue Ordnungen und Jusammenshänge aufbrechen, die das Entfaltungsgegebene, das sie ergreisen, erst in Gottesgliedschaft verwandeln.

Es ist sonach zweierlei: der Ganzheitsgedanke, durch den man das Weltgeschehen zu einheitlicher Weltseele zusammenfassen möchte, und der Ganzheitsbezug, den der Zauch der schaffenden Gottheit in die Eristenzen trägt. Wir sehen von neuem Gesichtspunkte wiederholt, was schon die Kritik des Pantheismus ergeben hatte, daß Weltzseelentum und Göttlichkeit auseinanderklaffen.

Die Frage ware, wie etwaige andere Ganzheitsbezuge des Welt= geschehens aussehen könnten, auf die sich der Weltseelengedante grunden ließe. Die Meigung, folche aus den Maturgesetzen zu ent= nehmen, wurde schon hervorgehoben. Un sich ließe es sich wohl denken, daß sich die wesende Gottheit nicht einzeln und einzeln zu den Dingen entfalte, sondern daß fie die Bestimmtheiten, die berufen find, mitein= ander ein geschloffenes Weltsystem zu bilden, von Unfang an in Einheitsdurchwefung aus sich heraussondere, und daß sie innerhalb diefer Ganzheit zu den Scharen kommender und gehender Einzelwesen auseinanderträten. Es wäre fich gliedernde und immer neu gliedernde Welt, und alles Geschehen darin ware weltliche Entwicklung. Mach wie vor bliebe auf diesem Wege der Bildung von Eristenzen, von Einzelwesen, die ihre Eigenschaften und Vorgänge einigend durchwesten, Göttlichkeit ungegeben. Das Gottesnichts ware gur Sättigung feines eigenen Bungers nach gottlicher Wefenhaftigkeit noch nicht gekommen.

# Die Tragik des Weltprozesses.

Im Anfange steht die unbestimmt wesende Gottheit, das transszendentalshistorische Ureine, die Allmöglichkeit. Als Allmöglichkeit ist sie Möglichkeit zu dem Kleinsten wie zu dem Größten, zu geringen Dualitäten in geringer Intensität und zur Omegahöhe der Göttlichskeit, Möglichkeit zu Dingen oder Gott. Die Möglichkeit alle Dinge zu werden, nennen wir den "Naturschoß" der Gottheit (natura naturans). Nach dieser Richtung liegen ihre "Entsaltungen". In einer vorzeitslichen Urtathandlung hat sie mit den Entsaltungen begonnen, und dieser Prozeß der Entsaltung der Gottheit, das heißt des Hervorstommens von Dingen über Dingen, geht immer weiter; alles, was wir als "Entwicklung" in der Natur, als Jeugung, Geburt, Wachstum bezeichnen, ist Ausdruck des ewigen Entsaltungsprozesses

Die Gottheit hat sich in jener ihrer Urtathandlung gewissermaßen in Entfaltungsbewegung verwandelt, und nun gibt es gar nichts anderes in der Welt, als diese ewige und ununterbrochene Entfaltungsbewegung; als das Auftreten von Dingen über Dingen in einer unendlichen Reihe von Dingen. "Ding" bedeutet Einzelsele, Einzelstörper. Sie treten in zahllosen Bildungen neu und immer neu hervor. Alles was hier geschieht, ist wie ein Summieren, Multiplizieren, Potenzieren mit endlichen Jahlen; alles was herauskommt, ist Jahl unter Jahl, ist endliches und einzelnes Ding, so hoch seine Eigensschaftsausstattung genommen werde. Das göttlich Größte, Omega, kann durch keinen Naturprozessereicht werden.

Sierin liegt eine gewisse Tragik. Auch zu Omega muß die Allmöglichkeit werden können, sonst wäre sie nicht die Allmöglichkeit. Aber der Weg, auf dem sie zu allen Dingen wird, verschließt ihr geradezu das Erreichen göttlicher Lebenshöhe. Mit jeder höchsten Bildung, die der Entfaltungsschoß der Gottheit hervorbringt, bleibt sie von göttlicher Lebenshöhe ebenso weit entfernt, wie mit jeder geringsten. Das Naturhöchste bleibt immer ein vergleichbares Söchstes, während sich das göttlich Größte als ein über allen Gradzahstufungen erhabenes Sein geben müßte.

Nicht einmal in einem Ganzwerden der Natur wäre dieses Seinsmarimum zu erreichen. Auch das sich zusammenschließende Universum bliebe Ding unter Dingen, ein tosmisch Größtes. Seine Ganzbeit in allen Weiten könnte niemals Söhe über allen Graden sein. Dies Ganze bliebe von den Dingen genährt, die es umfaßte. Es müßte stets darauf warten, daß sich eines der Dinge in der oder sener Eigenschaft über die übrigen erhöbe, um an solcher Erhebung seinerseits teilzunehmen. Im nächsten Augenblicke könnte sie schon von anderen übertroffen oder in die Menge der anderen zurückgesunken sein. Alle "höchsten" Bestimmtheiten wären nur gerade zur Jeit und auf Widerzuf solche, die in der gesamten Schar der Bestimmtheiten jeweilig hervorragten.

Es war ein gewaltiger Wurf nach Sohe, daß im Entfaltungsprozesse der Gottheit das Universum geboren wurde. Aber es ist, wie wenn man versuchen wollte, aus Wellen Berge zu bauen. Selbst noch das ganze Universum ist nur wie ein Ozean, dessen Wogen an hohes Ufer schlagen. Immerfort schäumen sie zum Felsen auf und mühen sich, ihn zu erreichen. Immer wieder sinken sie zurück und zerstäuben in der Brandung. Sie müssen zurücksinken und zerstäuben. Der Sels

aber bleibt über dem Spiele der Sluten, so hoch das Meer die Wogen schleudere. Solche Wellen im Ozeane "Universum" sind die Einzelswesen, jedes ein Versuch der Gottheit, Ganzheit, Jülle und Höhe in einem zu erreichen. Jedes ein mißlingender Versuch. Ihr Eristieren bleibt, von dem Jiele aus gemessen, zu dem das Gottesnichts aufstrebt, ein ewiges Werden, ein Seinwollen mit allem Drange des gottheitlichen Entfaltungsvermögens, aber nicht Seinkönnen. Selbstwenn die kreißende Einheit alle Söhen der Einzelwesen sammeln, alle ihre Kräfte zusammenfassen und in einer Linie vorwärtsschieben wollte, der Linie einer Entwicklung, das Jiel bliebe stets gleich hoch über dem unendlichen Werden, es winkte nicht am Ende des Prozessesses. Natur kann nie Gottnatur werden.

Und wenn die weltgebärende Einheit Stodwerke bauen wollte, Seelen über Seelen, die höheren stetig sich aufgipfelnd über den nächst niedrigeren, jede vervollkommnet in der Leistung des Überschauens, des Rücke und Vorwärtsschauens, keine, auch nicht die letzte, die Weltseele, erreichte, bei aller Weite der Umgreifung, die Beschaffensheit wahrer Unendlichkeit, in der anders umfaßt, anders durchwest und anders gewogen wird, als in der Ebene des Vergleichens, mag sie noch so sehr zur Hochebene aufgetürmt sein. Es kann so wenig Gottsseele geben, wie es Gottnatur gibt.

Das Gottesnichts kann sich nicht als Einzelwesen zur Göttlichkeit erschaffen, so muß es sich in den Einzelwesen seine Göttlichkeit erschaffen. Der Weltprozeß, das tausends und abertausendsache Werden von Eristenzen, die aufeinander handeln, muß zum Gefäße des Gotztesprozesses werden und so zu Sein und Wesen kommen.

#### Das Mysterium des Weltprozesses: Einheit und Vielheit.

Die Tragit des Weltprozesses weist sowohl auf bevorstehendes Geschehen hinaus (von ihm aus logisch, nicht von uns aus zeitlich gessehen), darin sie sich lösen könnte, als auch auf letztes Urgeheimnis zurück, aus dem sie geschürzt ist. Die ungründige Gottheit, so hatten wir es bisher ausgedrückt, wese zunächst rein in sich selber, das heißt ohne Bestimmtheiten, die sie durchwese. Sie suche Eristenz zu gewinnen, nämlich unendliches Einheitsleben von Bestimmtheiten zu werden. Das Gesetz der Bestimmtheiten, daß ihre Reihe abschlußlos und sede mit seder vergleichbar sei, verhindere solches Einheitsleben, sowohl in der theistischen, wie in der pantheistischen Sorm.

Was ift es mit jenen Bestimmtheiten? Sie bilden eine Dielheit, die auf einmal bei und mit der Einheit "zugegen" ift, fich als ibr "Ju" und ihr "Gegen" auftut. Ohne fie kann die Einheit nicht Leben werden; darum wird fie von Bestimmtheiten schwanger, tritt aus der Dunnheit des zielenden Michts in eine Verdichtung ein. Ihre Ungrundtiefe entfaltet eine unendliche Reihe von Bestimmtheiten. Aber nun kann es nicht mehr gelingen, daß fie fie alle gusammen einbeitlich durchdringt. Die Sülle und gobe der Bestimmtheiten ift die Schönheit, die fie haben mochte, um Leben zu werden. Der Preis aber, den fie gablen muß, bleibt das Gefetz der Bestimmtheiten, es läßt ihr Gangleben in der Allheit der Bestimmtheiten nicht gu. Eine Stodung entsteht, ein Widerstreit macht, daß die Gottheit nicht felbit= schöpferisch, sondern nur schöpferisch wird, so daß nicht ihr Leben wird. Aber es bringt fie doch vielleicht voran, daß Eriftierendes wird, Dielheiten von Bestimmtheiten überhaupt Einheitsdurchwefung annebmen.

Daß Vielheit und Einheit gegenwuchtig zusammengreisen, zeigt sich schon im Unterschiede der belebten und der unbelebten Einzelwesen. Bei jenen sehen wir die Einheitsfunktion über die Vielheit der Bestimmtheiten überwiegen. Sier kann Ganzheit gliedrig werden. In der unbelebten Welt überwiegt die Vielheit der Bestimmtheiten über die einigende Junktion. Es geschieht zum Schaden der Vielheit selber. Der entropische Jug der unorganischen Welt nach Ausgleichung aller Unterschiede zeigt, daß sich das Viele nur dann auseinanderhalten kann, wenn eine überwiegende Einheit es in Unterschiedlichkeit zusammenhält. Einheitslose oder einheitsarme Vielheit gleicht sich unsweigerlich aus. Sie nimmt den toten Schatten von Einheit an, so wie die Vielheit in der stillen Wüste des Ungrundes auch nur Schatten und Schemen war. In der unbewegten, als Einheit sich nicht spannenden, Gottheit kann kein Unterschied von Bestimmtheiten jesmals geblickt haben.

Wir sprachen von dem Gesetze der Bestimmtheiten, daß es nur die Eristenz endlicher Einzelwesen gestatte. Deren Gesetz ist, daß ein durchwesendes Wie in den Bestimmtheiten sein Was sindet, und daß diese kraft senes Wesenden ihre eigene Unterschiedlichkeit finden. Beides trifft um so mehr zu, je belebter die Einzelwesen sind. Um meisten zeigt das menschliche Ichbewußtsein die Art des Lebendigen. Das Ich ist unterstrichene Einheitsdurchwesung.

Aber gerade wir erfahren das Bleitende im Verhältnis des wefen=

den Einheitszentrums und durchwester Mannigsaltigkeit. Statt daß das Ich seine Bestimmtheiten durchherrscht, werden diese oft seiner mächtig und verlieren damit in sich selbst an Ausdruck und Gehalt. Das Bewußtsein schwankt von kräftiger Einheitseinstellung bis zu den Grenzen der Dinglichkeit. Wie verschiedene Seelengestalt begegnet uns, wenn hier das Ich im Wechsel von Vorstellungen angeregt und belebt ist; sich dort in starrem Staunen von einer Empfindung überswältigen läßt, oder wenn es sich in unbestimmten Träumereien versliert; oder aber in straffer Jügelung dem Jug seiner Vorstellungen gebietet! Immer sind bei uns selbst Einheit und Vielheit genährt vonseinander und gespannt gegeneinander.

Dies Verhältnis im Einzelwesen wiederholt fich für die Wefen untereinander, 3. B. von Menschen zu Menschen. Entweder finden fie fich in wesenhafter Einheit gusammen und beleben sich durchein= ander, fo wie im Organismus die Teile einander fichtbar etwas find, weil eine wirkende Gangbeit ihr unsichtbares Jentrum ift. Solches Jufammen fteht unter dem Bilde der Seele. Oder Menfchen icharen sich in toter Masseneinheit zusammen, wobei jeder im allgemeinen Ausgleiche die eigene Prägung verliert. Solches Jusammen steht unter dem Bilde des Dinges. Sur das Verhältnis der Wefen unterein= ander gibt es noch etwas Drittes: man prallt einheitslos in Berfplitterung aufeinander. Es ift dann, als ob die Bestimmtheiten eines Einzelwesens aus der durchwesenden Einheit berausgetreten waren, Sadurch Ton und Sulle verloren hatten und den Verluft in Selbft= betonung und Selbstbehauptung wieder einzubringen suchten. Als ob! Denn dergleichen kommt im Leben von Einzelwesen nicht vor, weil es Bestimmtheiten, die fur fich bestunden, nicht geben tann. Erft Einheitsdurchwefung macht Bestimmtheiten. Aber denten wir uns die Bestimmtheiten aus einem Einzelwesen gelöft, fo ift es, als ob die Einheit, aus der sie herausgetreten find, noch immer in ihnen wach fei. Der Wesensmangel, der in diefelben hineintritt, der ihrer Selbst= betonung den Stempel gibt, ift die Spur der Einheit, deren Salt fie verloren haben. Sie werden nach wie vor von ihr durchwest, aber anders, negativ. Das Unvollendbare und Widerpartige der Vielheit, die in unbewegter Einheit nur Schemen und Schatten ift, in gespannter Einheit zu Eigenschaft und Vorgang gefaßt wird, wirkt sich nun ungezügelt aus. Es ist wie mit der Jellenwucherung eines Arebsgeschwüres, das sich dem Lebenszusammenhange eines Organismus entwindet und mit der Jerstörung anderen Gewebes der

eigenen Lebendigkeit entsinkt. Ein anderes Gleichnis wäre die unseingefaste Flamme, die nicht als Licht scheint und wärmt, sondern als schwelender Qualm zehrt und frist. Großartig hängt Jakob Böhme solchen Gedanken nach. Über allem Weltprozesse steht nach ihm die Sigur Christi oder Adams oder Satans. Christus bedeutet Ganzheitseleben in gegliederter Mannigfaltigkeit, seelenhaft verbundene Vielzbeit der Teile, die in sich etwas sind, weil sie in der Araft höherer, Einheit etwas sind. Adam bedeutet naturhaft verbundene Vielheit, die bloße mechanische Bewegtheit von Dingen. Unter Satan versteht Böhme keine Gegenkraft gegen Gott, sondern entsesselte Regativität, Qualm= und Dunkelleben, mit dem die Einheit den ergreift, der sich von der Einheit löst.

# Die metaphysischen Spannungen.

Moch sind nicht alle Linien unseres Weltbildes beisammen. Wir sehen, wie in den Einzelwesen Einheit= und Vielheit gegeneinander wuchten. Aber wie verhält sich ihre Einheit zur ungründigen Einheit, von der, wie wir sagten, jedes Einzelwesen es hat, daß jedes die Einzelwedung seiner Bestimmtheiten ist?

Man darf nicht annehmen, daß je ein besonderer Sauch der Gott= beit die einzelnen Dinge bilde, und fie felbst als Banges daneben steben bliebe. So hatten wir es gelegentlich ausgedrückt, um überhaupt von Rätfelhaftem, tief Verborgenem, ein gewisses Bild zu geben. In Wahrbeit kann es sich nicht um "Aushauche" aus dem Atem der Gottheit bandeln, um eben so viele, als es Dinge gibt. Moch weniger "zerfällt" die Gottheit in die Einzelwefen. Wir muffen vielmehr annehmen, daß die Gottheit gang in jedem Dinge wefe. Immer wieder fucht fie ihre eigene Eriftenz, immer wieder miglingt folche ihrem Entfaltungs: ftoffe, und es wird eines Dinges Eriftenz. Alles, was die Gottheit fein will, west nun weiter und durchwest das Sein des Dinges. Die unseiende Gottheit war mit dem Wurfe der Dingwelt nicht zum Jiele gekommen. Aber von ihren Jielen ist nun die Wesensmitte der Dinge erfüllt. Das Gottesnichts west nicht mehr weltlos für sich allein, sondern es west in den Dingen mit Spannungen, die durch alles geben, was eriftiert.

Das läßt sich in einer gewissen mathematischen Urt verdeutlichen. Die Gottheit strebt immer nach Allheit, Ganzbeit und Böhe. Das Streben nach Allheit besagt, daß sie mit allen Bestimmtheiten, die überhaupt möglich sind, verwirklicht sein möchte. Keine sollte fehlen.

Man denke sich die unzählige Menge der Bestimmtheiten, zumächst ohne Rücksicht darauf, wie stark sie ausgeprägt sind, als die Punkte einer Abszissenachse nebeneinander gereiht. Die ganze Abszissenachse versbildlicht dann den Allheitsdrang der Gottheit. Die Stärke, in der jede einzelne Bestimmtheit auftritt, soll durch die Sohe der Ordinate ausgedrückt sein, die von dem betreffenden Punkte der Abszissenachse aussteigt. Daß die Gottheit in jeder Bestimmtheit absolute Sohe sein möchte, würde bedeuten, daß alle Ordinaten zu unendlicher Länge ausgestreckt wären. Daß die Gottheit Einheit und Ganzheit sein möchte, läßt sich durch dies Schema nicht verbildlichen. Man müßte sich alle Ordinaten nicht nebeneinander gereiht, sondern alle in eine einzige verslochten denken, so etwa, wie sich alle Obertöne in einen Klang verslechten.

Jedes Ding, das wird, ist ein Versuch der Gottheit, sich in allen Bestimmtheiten so hoch wie möglich und so ganz wie möglich auszussprechen. Aber mit jedem Dinge, das wird, gelingt es ihr nur, eine begrenzte Schar von Bestimmtheiten einheitlich zu beleben, die anderen bleiben ein in diesem Dinge (und wäre es die Weltseele) unerwecktem Rest. So ist jedes Ding Beschränktsein, Einheit, die auf eine Auswahl von Bestimmtheiten zurückgezogen ist. Innerhalb dieser Auswahl erreicht überdies kein Ding unendliche Ordinatenhöhe, sondern jede Bestimmtheit steigt nur zu endlicher Stärke an, die eine bis zu diesem, die andere bis zu jenem Grade. Man erhält so für jedes Ding das Bild einer Wellenlinie von ungleichmäßiger Gestalt, die sich über einem bestimmten Abschnitte der Abszissenachse erhebt.

Nunmehr denke man sich: etwas, was so weit wie möglich — über die ganze Abszissenachse hin — und so hoch wie möglich — die ganze Ordinatenachse entlang — ausgedehnt sein möchte, sei in diesen Raum und auf diese Gestalt zusammengeprest, so haben wir schon ein Bild zweier Spannungen, die durch jedes Ding gehen müssen. Der Höhendrang der Gottheit weist über jede Gestalt der Dinge hinaus. Wir nennen ihn, auf das Ding bezogen, die Spannung des "Nicht". Hier wird auf eine Erfüllung gewartet, die nicht dinglich ist noch sein kann. Die andere Spannung zielt auf Weite. Sie sucht den Rest unerweckter Bestimmtheiten, die aus der Gestalt des Dinges herausgesallen sind. Durch das Ding geht sie als ein Drang, daß es sich mit dem, was draußen geblieben ist, zur Ganzheit zusammensinde, daß es sich aus einem Seinsausschnitt in inneres Universum verzwandele; darum darf man von ihr als der "Spannung des Restes"

sprechen. Es ist mit den beiden Spannungen, wie wenn die Dämpfe eines Ressels die gegebene Gewandung hier nach der Weite, dort nach der Sobe zu dehnen versuchten.

Neben den Bestimmtheiten, die dem Dinge sehlen, begegnen wir anderen, die bei ihm erst in der Anlage gegeben sind. Sie gehören der Jukunft des Dinges, nicht seiner Gegenwart, an. Die Alammer der Jeit drückt hier auf den Bestand an entfalteten Bestimmtheiten. Das Ding ist in jedem Augenblicke seines Daseins nur ein Ausschnitt seiner selbst. Hieraus ergibt sich eine dritte Spannung. Die wesende Gottheit strebt in dem Dinge jederzeit nach dessen ganzem Dasein, es ist so, als ob sie die Alammer der Jeit vor sich her schieben wollte. Diese Spannung heiße uns die "Spannung des Keimes", sofern das, was wir bei Lebewesen "Keim" nennen, ganz voll vom Drange ist, der auf die Vollgestalt des Dinges geht.

Wir nennen diese Spannungen "metaphysische", im Unterschiede von jeglicher Art "psychologischer" Spannung. "Psychologische Spannung" ift rege gewordenes Bedürfnis, das feinerfeits ftets un= fattes Gefallen ift. Strebt 3. B. jemand nach Reichtum, und ein Bewinn, den er erhofft hatte, entgeht ibm, fo fintt das Gefallen am Besitz, das in der Aussicht auf den naben Gewinn schon satt aufgestiegen war, in den Justand der Leere, des Ungenügens, ab. Ihm fehlt die Wirklichkeit des Gegenstandes, auf den es sich gerichtet hatte. Das Gefallen wird unfatt, es wird zur Entbehrung, gum Gefallens= hunger. Oder ein anderes Beispiel! Satt ift das Gefallen, mit dem die Mabe der Ungebeteten ibren Liebhaber erfüllt. Ift fie fern, fo tritt auch in dies Gefallen der Stachel des Mangels. Es wird leer von dem Inhalt, deffen es vorher voll gewesen war, nämlich der gehabten füßen Mabe. Mun ift es in Bedürfnis gewandelt, in Spannung des Sehlenden, des Ungehabten, die den feelischen Justand in Wünschen aufschäumen läßt.

So viele hungrige Gefallensregungen es in uns gibt, die der Gegenständlichkeit, auf die sie zielen, entbehren, so viele psychologische Spannungen entstehen. Die metaphysischen Spannungen sind von Zause aus mit uns verwoben. In ihnen hungern nicht wir nach etwas, das wir haben möchten, sondern die wesende Gottheit hungert nach dem, was ihr an unserm Sein fehlt. Aus ihrem Juge nach Einheit und Ganzheit hervorgegangen, sind wir Bruchstücke geblieben. Daher rührt ein Dehnen und Drängen in uns, daß sich alles, worin wir Bruchstück sind, öffne und weite. Wir sind Buchstaben, vom Griffel

der Gottheit geschrieben, und sollen das Wort werden, als das sie uns gemeint hat, und in dem sie sich selbst gemeint hat. Universum soll in uns hervortreten, und noch mehr als Universum soll sich bei uns gestalten. Dies ist der Sinn der Spannungen, die wir mit den Namen "Reim", "Rest" und "Nicht" gekennzeichnet haben. Aller "Keim" strebt nach Entwicklung, aller "Rest" strebt nach Ergänzung. Das "Nicht" in sedem Dinge ist das Größte von den Dreien. Es drängt über die Ergänzung und Entwicklung des Geschöpflichen hinaus ins übergeschöpfliche.

"Keim" ist des Mäheren alles, was in Dingen und Menschen noch unfertig ift, aber nach und nach in der gutunftigen Lebensgestalt bervorkommen will, Anlagen, die aufblüben, Kräfte, die sich regen wollen. Man spricht oft von dem unbewußten Entwicklungsdrange der Jugend. Das ist ein zutreffender Ausdruck. Denn wirklich ift es, als ware nicht der junge Mensch selber das bewußte Subjett diefer Drange und Sehnfüchte, sondern als strebte etwas hinter ihm, hinter seinem Bewußtfein, nach Licht und Atem, Raum und Freiheit. Auf der Bubne des Bewußtseins ift es nur ein untlares Empfinden. Der junge Mensch möchte werden und wachsen, alles aus sich hervorfördern, was in ihm ist. Aber im Sintergrunde und Untergrunde ist eine Ausfaat voll Regung und Bewegung; da sproßt etwas auf, das aus verborgenen Keimen zum Vorschein tommen will. Die Gegenwart der Seele, tann man bier mit Leibnig fagen, geht mit der Jutunft schwanger. Auch Ceibnig dachte seine Monaden viel mehr voll un= bewußt strebender Entwicklung in ihnen, als daß fie bewußt nach ihrer Vollkommenheit strebten. Die Kösung diefer Spannung bedeutet Werdeglück des Menschen. Es kommt dann eine Befriedigung über ibn, er weiß nicht woher. In dem Menschen tritt ein gewisses Alles= in-Binemfein hervor. Das All feiner Kräfte belebt fich bei ihm in einbeitlichem Kraftgefühle. Er fühlt sich als inneres Universum, als das Universum feiner Unlagen, das sich felbst entdeckt.

Ganz anders die zweite metaphysische Unruhe, die durch unser Wesen geht, nach der Unruhe des "Reims", die Unruhe des "Restes" in allen Dingen. Sier heißt es "dort, wo Du nicht bist, dort ist das Glück". Jedes Ding ist Bruchstück, es ist nicht das, was die anderen Dinge sind. Unzählige Möglichkeiten, die in ihm nicht verwirklicht sind, sie einen verteilt auf diese, die andern auf jene sonstigen Dinge, außer und neben ihm wirklich geworden. Es ist ein abgesplitterter kleiner Rest der Schöpfung, der ihr fehlt, wie die übrigen

Dinge der große Rest sind, der ihm fehlt. Gleich als ob eine Unendlichteit, die sich nicht in einem Sein hatte sammeln können, in Stücken auseinandergesplittert wäre, und nun ist jedes Einzelwesen für sich geblieben und in seiner Einsamkeit leer und dürftig. Es ist auf sich eingeengt. Der volle Reichtum des Universums ist von ihm ausgeschlossen. Das bedingt Wesensmangel in jedem einzelnen Dasein. Darum überall die heimliche Sehnsucht, sich zu ergänzen. Jedes Wesen hungert, oder vielmehr in ihm hungert es nach Lebensganzheit. Durch jeden Teil der Welt geht ein Suchen nach all dem anderen, nach dem "Reste", der ihn erst zur Welt ergänzen könnte.

Die beiden bisher aufgezeigten Spannungen mögen die "tosmischen Spannungen" heißen. Sie reden davon, daß die Einheit auf Selbsts verwirklichung zielt, daß sie darauf zielt, ihr eigenes Einheitss und Ganzleben anzunehmen. Davon geht nun ein Treiben und Raunen durch die ganze Dingwelt. Es ist, als ob von dem Blicke des Jussammenhanges, mit dem die Einzelwesen, die der weltlosen Tiese entsquellen, angeschaut wurden, auch noch etwas in all dem zerteilten und zersplitterten Sein nachlichtete. Der Sauch der Einheit, der die Einzelswesen angeweht hat, treibt sie in sich selbst zur Allheit ihrer Leistungen und miteinander zum Austausch.

Aber in der Ebene der Entfaltung ift alles miteinander vergleich: bar. Bier gibt es nicht Sprunge, fondern nur Schritte, infolgedeffen feine innerlich überragende Größe, der fich nicht andere in fteter Ordnung annähern könnten. Bier kann vielleicht ein Bangwerden pantheistischer Prägung gelingen, nimmermehr ein bochftes Sein. Selbst wenn die auseinandergetretenen Einzelwesen ihren Reichtum zusammenschütteten, wenn sich tosmische Universalität - wir nennen solche Gottheitlichkeit - zwischen ihnen und in ihnen herstellen könnte, fo fehlte daran, um echte Verwirklichung der Einheit zu fein. die unüberbietbare Bobe. So alles in einem zu fein, daß fie mit allem Endlichen unvergleichbar ift, nämlich in der theistischen Sorm des Bochftlebens, darauf zielt die Lichtsehnsucht der unendlichen Tiefe. Die wesende Gottheit zielt auf Gott, auf Göttlichkeit; auch davon geht eine Spannung durch die Welt der Dinge, eine tiefere, eine beiligere als die tosmischen Spannungen. Der fich entfaltenden Ein= beit war nur Welt gelungen, aber im Grunde der Welt west Gottes: spannung. So mag ihr Gottwerden anfangen, indem fie nun gerade in ihrem Entfalteten, den Einzelwefen, das Befaft der gottlichen Verlebendigung findet.

Bierdurch ift die dritte metaphysische Spannung bedingt, die atos= mifche Spannung des "Micht". Das "Micht" befagt, daß fich diefe Spannung in teiner Bestimmtheit von Dingen ausdruden läßt. Die Gottheit sehnt sich nach ihrem Gottesprozesse, der über jeder Weltart hinausliegen muß und doch mitten im Weltprozest hervorsteigt. Die Auflösung jener Spannung bedeutet Erlösung für die Gottheit und für die Welt. Darauf zielen die Worte eines Wiffenden: "Das ängst= liche Barren der Areatur wartet auf die Offenbarung der Kinder Gottes. Denn wir wiffen, alle Kreatur febnt fich und ängstigt fich mit uns und ängstigt sich noch immerdar. Nicht allein aber sie, sondern wir felbst, die wir haben des Beistes Erftlinge, fehnen uns auch bei uns felbst nach der Rindschaft und warten auf unseres Leibes Er= löfung." - Wer die Matur fo anfieht, fieht fie nicht biologisch, natur= wiffenschaftlich, an, er fieht in tieferes Bebeimnis. Es gibt, befagt es, tein Einzelsein, das mit bochften Bestimmtheiten außen bliebe. Die "res infinita" des Descartes, unendliches Wefen, eriftiert für fich nicht. Aber alle Areaturen harren auf "vita infinita", darauf, daß fich in ihnen unendliche Wefenheit ichaffe, damit dies innere gottliche Absolutum mit feiner Unendlichkeit fie erfülle und verwesentliche. Es wurde mit feiner Einheitsenergie auch die Vereinzelung jedes Einzelwesens gegen die anderen Rreaturen von innen ber fprengen.

# Dom Sinne des "Nicht" in den Dingen.

Die Spannung des Micht ist die heimlichste und verzehrendste unter den drei metaphysischen Spannungen. Sie verlangt, daß eine neue und besondere Einheitsqualität durchbreche, in der die Matur übershöht werde, daß sich ein werthaftes Übersein von innen her über allem Dingsein aufgipfele und es mit seinem Unendlichkeitsgehalte berühre. Wir nannten solche Überqualität "Göttlichkeit".

Göttlichkeit hat die Urt des Ineinemallessein und Allesaufdashöchstesein. Sie könnte sich aus keinem Keime, der den Dingen als Unlage innewohnte, entwickeln. Jeder Keim der Dinge ist selbst schon auf Endlichkeit getauft. Auch durch keine Ergänzung des Dinges mit dem Reste der Welt, das ist durch kein Jusammentreten eines Dinges mit den übrigen, läßt sich göttliches Söchstsein erschwingen.

Selbst wenn es einen Ganzwerdungsprozeß der ganzen Natur gabe, so bliebe dieser hinter dem echt göttlichen Böchstleben zurud, das immer zugleich die Urt der Ganzheit hatte. Es ist hier ein Nicht in

den Dingen, das von Unfertigkeit und Armut in ihnen spricht, von jenem Jurudbleiben jedes einzelnen und sogar noch ihres ganzen kosmischen Jusammen gegenüber der göttlichen Überqualität.

Das Nicht in den Dingen hat mehrfachen Sinn, zunächst in negativer Beziehung einen doppelten. Es bedeutet einmal einen Mangel in der Natur der Dinge, eine Unfähigkeit, die ihnen anhaftet, von sich aus zu göttlichem Ausmaße zu kommen, in so vieler Entwicklung und Ergänzung sie ihre Anlagen entfalteten und zusammen schützteten. Sodann bedeutet es die Semmung, die das Gottesnichts, das für sich keine Verwirklichung gefunden hat, in seinem Streben ersfährt, sich in den Dingen zur Gotteshöhe zu erschaffen.

Das "Micht" im erften Sinne ift die gange Urt der Dinge, ift ihre "Weltform", nämlich die Vielheit der Wefen, ihre Einzelheit und Endlichkeit, die Studwerthaftigteit bei aller Ungabligkeit des Dafeins. Jufammengebunden nur in äußeren Jufammenhängen bleiben die Einzelwesen, - jedes für fich betont, jedes von den anderen abgeschie= den, - ohne innerliche Einheit. Bier ift gottliche Bobe und Bangbeit nicht verwirklicht und läßt sich auch niemals aus den Dingen, niemals auf dem Wege eines Dingprozesses, erreichen, so wenig wie fich die Abergahl Omega durch Multiplizierung oder Potenzierung der endlichen Jahlen, ob man noch so viele zusammennehme, erzielen läßt. In den Dingen stedt wohl alles voller Keime, voller Er= gangungedrang. Aber diefer führt bloß dazu, daß gesteigerte Intenfitäten, reichere Qualitäten, umfassendere Ganzheiten im naturhaften Lebensprozesse aufsteigen, aber er führt nicht über die Maturhaftig= keit hinaus. Mit den Kräften der Matur kann man die Matur nicht übersteigen. Die Dinge haben Weltform und bleiben in der Weltform.

Eben dies Micht in den Dingen bedeutet Zemmung für die Gottheit. Mennen wir die unbestimmt wesende Gottheit x, so war es das Jiel ihres Selbstbelebungsstrebens zu Omega, zu absoluter Jahlenhöhe, zu werden. Aber das Ergebnis ist bloß das Werden der Einzelzahlen 1, 2, 3, 4... gewesen. Indem sie Leben aus sich schuf, hat sie ihr Leben, göttliches Voll-, Ganz- und Söhenleben, nicht gefunden, sondern sich gleichsam ihrer eigenen Ichheit entäußert, indem tausendsaches Einzelich und Einzelding wurde. Nun strebt die Gottheit, in den Dingen ihr Ich zurückzugewinnen, vielmehr es erst überhaupt zu gewinnen, sie strebt, sich im Gefäße des Einzelseins zu ihrer Art des Ineinemallesseins und Allesausdashöchsteseins zu erschaffen. Gegen dies Streben der Gottheit, in der Innerlichkeit von Seelen als göttliches Absolutum lebendig zu werden, steht das Micht der Dinge wie ein unverschiebbarer Riegel. So schneidet dann die Wesensmacht, die werden will, als Spannung in die wesenlose Endlichkeit.

In seinem dritten Sinne, dem positiven, ist das "Nicht" in den Dingen die göttliche Seinsweise selbst. Diese Seinsweise ist in den Dingen nicht nur nicht verwirklicht, sondern nicht einmal als Mög-lichkeit darin gegeben. Sie ist ein Nicht in ihnen, ihr Ungegebenes. Gegeben sind in den Dingen nur raumzeitliche Bestimmtheiten, in denen sie sich entwickeln, mit denen sie sich gegenseitig ergänzen, um doch immer in der raumzeitlichen Versangenheit zu bleiben. Aber senes Nicht in den Dingen ist kein totes Nicht. Es strebt in der dritten metaphysischen Spannung als übermöglichkeit über sie hinaus.

#### Gegen Evolutionismus.

Der moderne Evolutionismus borgt von der dritten metaphysischen Spannung seine besten Sedern. Bei ihm ift alles drei miteinander vermischt und vermengt, der Trieb des Reimes in die Jukunft, die Unruhe der Wesen nach Erganzung, die Spannung des Micht zum absoluten Dasein. Bierdurch unterscheidet fich fein Entwicklungsgedanke von demjenigen des Aristoteles. Der moderne Evolutionismus besagt anscheinend viel mehr, als der alte Entelechismus. Aristoteles sab nur die Entwicklung im einzelnen Lebewefen, die stufenweise Entfaltung des Reimes in die tunftige End= gestalt, die als 3wedursache alles Entfaltungsgeschehen beberriche. Der neuere Evolutionismus sieht die Entwicklung ganger Arten, die zu immer höheren Tier- und Pflanzengattungen geführt habe. Micht eine Endform, die im Reime als Möglichkeit schon vorgeisterte, scheint sich bier zu entbinden, sondern das Wesen des organischen Lebens wird als Steigerung über fich felbst hinaus, wird als Bobentrieb angesprochen, ftatt daß es Verwirklichung eines Zwecks wäre, der in der gegebenen Unlage schlummerte.

Indeffen man braucht den Entelechiegedanken, den Aristoteles auf den einzelnen Organismus beschränkt hatte, nur über die ganze Natur auszudehnen, so steht man mitten im modernen Evolutionismus. Die Söhe, zu der das Tier= und Pflanzenreich emporwächst, liegt zwar außerhalb der einzelnen Keimzellen, aus denen das Tier= und Pflanzenreich in irgendeinem Stadium der Entwicklung besteht, aber sie ist in der Gesamtheit dieser Keimzellen schon ent=

halten. Jeder Zeugungsakt läßt sie zusammentreten, ihre Unlagen zu reicheren Entfaltungsmöglichkeiten verschmelzen. Modelnde Kräfte der Umgebungswelt treten hinzu. Weil sich so verschiedenes Leben sortswährend miteinander ergänzt hat, darum ist es zu stets reicherem Leben gekommen. Die höhere Entwicklung gründet in den vorangehenden Ergänzungen, deren Auswirkung sie ist, nicht, daß sich das organische Leben aus innerem Söhendrang fortwährend von selbst steigerte. Daraus kann man keine Religion machen. Aber die Verstünder einer evolutionistischen Religion borgen solchen Söhendrang von jener anderen Spannung, die über alles Weltsein hinaus nach einem weltüberlegenen Dasein, nach unendlicher geistiger Lebenssmächtigkeit, strebt.

Auch Nietziches Lehre vom Übermenschen borgt ihren religiösen Anstrich aus der Empfindung, daß etwas Ungegebenes in uns lebendig werden will. Auch Nietziche biegt die Unruhe des ungegebenen Nicht in uns um in den Entwicklungsdrang biologischen Allelebens. Der unerschöpflich zeugende Lebenswille dränge und rette sich zum einstigen Söchsten und Besten. Gerade durch solches Zwitterzgesicht hat die Lehre aufrüttelnd gewirkt; mit der Unterscheidung der drei metaphysischen Spannungen verschwindet die Täuschung.

Die biologische Entwicklungslehre entspricht, wie immer wieder zu unterstreichen ist, der ersten metaphysischen Spannung, wie sie zuerst Aristoteles gesehen hat. Dieser sprach nur von den Entelechien der einzelnen Naturtörper. Nach Nietzsche gibt es eine Entelechie des Menschengeschlechts, ja der ganzen organischen Welt, und sie heißt der "übermensch". Der übermensch ist der Sinn der Erde, er ist der innere treibende Iweck in allem organischen Leben. In allen möglichen Gestaltungen drängt sich das Leben in beständigem Werdetriebe nach diesem obersten Iwecke hin. Es stuft und treppt sich von einer überzgangsform zur anderen, die immer fertiger werden, bis dereinst das innere bewegende Wesen seine letzte Wirklichkeit gewonnen hat. Es gewinnt sie in der Generation der übermenschen.

Man kann gegen diese Lehre einwenden und mit Recht einwenden, daß sich dem organischen Leben schlechterdings kein Sinn einlegen läßt. Sein Entwicklungsdrang weiß von einem hohen Jiele nichts. Das Werden im biologischen Leben erscheint uns nur als Aufstieg, weil wir es von uns aus messen und dabei vergessen, daß der Weg der Entwicklung nicht nur nach oben, nicht nur hinauf, sondern in die Breite, in alle Winkel und Eden, geht. Saben wir ihm freilich ges

danklich die Aufstiegsrichtung gegeben, so liegt es nur in der Sortssetzung derselben — nicht der Lebensrichtung, sondern der Gedankenzichtung, — anzunehmen, daß das, was in der Jukunft des organischen Lebens herauskomme, auch über uns herausragen und noch besser sein werde. Aber für das organische Leben gibt es kein Gutes, Schlechtes, Bessers oder Geringeres, keinen Ausstieg oder Abstieg, es gibt nur ein immerwährendes Wachsen in allen Breiten, das durch ergänzendes Jusammentreten neuer und immer neuer Keimzellen unterschiedliche Richtung annimmt.

Gesetzt aber, das Austommen einer Übermenschenart sei der Sinn der Erde, der ganzen organischen Entwicklung, so würden wir mit Ekkehart fragen "Was hülfe es mir, einen vollkommenen Bruder zu haben? Ich muß selbst vollkommen werden." "Daß Christus selig ist, macht mich nicht selig, sosern ich nicht selber Christus werde, nicht selbst als Gottes Sohn geboren werde." Nietzsche erlaubt uns freundelichst, das Bild des Übermenschen, das vom Ufer der Jukunft winkt, zu begrüßen. Er verwehrt uns aber ewig, selber in dem gelobten Lande zu sein. Der ganze Reichtum des Lebens wird, nach der Übermenschenlehre, nie zu uns kommen. Wir sind nur im Stadium der Tiesenstenschen. Er wird aber durch uns, durch unsere Arbeit, durch die Unstrengungen tausender Geschlechter nach uns, den Schenmenschen von einst von selbst in den Schoß fallen.

Man kann bier, bei Mietische, genau feben: Das Wort "Entwidlung" entfernt uns unweigerlich vom Sochstmaße des Lebens. Das wird in eine unbestimmte Jutunft verschoben, ins ferne Mebelgrau, aus dem nur in unendlicher Verfürzung als ein schwaches flimmerndes Suntchen der Schein des Ubermenschen leuchtet. Uns felbst durfen wir nur als Versuchstiere der Matur betrachten, die teinen anderen 3wed haben, als den, Durchgangspuntte qu fein. Man entgegnet vielleicht: Das gerade ift die Vollkommenbeit Deines Lebens, daß Du ichaffen follst; denn dann ift die Mufik der gu= künftigen Menschheit schon in Dir. Mag es zunächst nur ein leiser, ferner Ton in Deiner Seele fein. Aber wenn Du mit Liebe binlauschest und nichts anderes willst, als daß Dein eigenes und alles Dafein dem über Dich binauszielenden Leben zur Brude werde, dann schwillt der leife Ton zu feierlichem Orgelklang. Ergreifst Du die Aufgabe, der lebendigen Entwicklung zu dienen, so lohnt Dich die Seligteit, in ihrer Kraft zu schreiten. Das ift dann das Glud, von dem Mietiche fagt, daß es Dein Dafein erft rechtfertige.

Jugegeben! Allerdings gibt es ein Glück des Lebens, das im Dienen, Schaffen und Selfen besteht. Mitten in unserer Gegenwart haben wir dabei das Gefühl, daß unermeßlicher Gehalt in uns hineintritt. Dann bleibt aber umgekehrt dies Glück eines in uns vollkommen werdenden Lebens dem Übermenschen ewig fern. "Alle Wesen schufen bisher etwas über sich hinaus," rüttelt Jarathustra die Zeitgenossen auf, "wollt ihr die Ebbe sein dieser großen Slut?" Das war ja den philiströse Anstrich der Entwicklungslehre vor Nietzsche, daß sie die Menschen förmlich einlud, in der Betrachtung des Weges vom Wurm zum Menschen satt bei sich selber auszuruhen, sich als Erben und Verzehrer zu fühlen, die den Ertrag eines millionenjährigen Darbens, Ringens, Opferns, Kämpfens behaglich genießen dürften.

Die Ode der satten Behaglichkeit tritt num in den Begriff des Abermenschen ein. Er darf in seiner Eristenz, seiner blogen Eristenz, den Sinn allen Lebens sinden, der ihm aus fremden Anstrengungen, als die Frucht früherer, vorausgegangener Entwicklungen zugeblüht ist. Aber wenn er, wie wir, es doch nicht aushalten könnte bei seiner Eristenz, seiner bloßen Eristenz, so muß er das elendeste aller Gesschöpfe werden. Ihm wäre das Schaffen über sich hinaus und das Blück und der Segen dieses Schaffens versagt, weil es für ihn kein Abersichhinaus mehr geben könnte. Der Wille des organischen Lebens hätte sich erschöpft. So bliebe für ihn nur das Mattwerden und Versfallen des Lebens, die große Müdigkeit. "Nicht mehr Wollen, nicht mehr Schätzen, nicht mehr Schätzen, nicht mehr Schätzen, des Willens Werdelust und Jeugelust verlieren, ach daß diese große Müdigkeit mir stets sern bliebe!" Aber sie ist unabwendbar. Der Verdammte, bei dem sie kommen muß, ist der Übermensch.

Die Anleihe, die Nietzsche gemacht hat, wird nun augenscheinlich. Die Seligkeit des Schenkens und Schaffens über sich hinaus, deren zerold er ist, kann keine Seligkeit sein, in der die erfüllte Jukunst biologischen Lebens bei uns im voraus klingelte. Solche Erfüllung wäre beginnender Tod. Gewiß tritt über der Zingabe dessen, der nicht sich will, sondern sein Werk, in die Unvollkommenheit des biologischen Daseins ein Zauch von Erfüllung ein. Wir erleben ein inneres Reichwerden, zugleich überkommt uns inmitten der tätigen Zingabe eine Ruhe, als ob sich alle Gebundenheit löse. Aber das ist die Erfüllung einer anderen Spannung als jener der Entwicklung und Ergänzung.

Mietssches Lehre vom übermenschen hat einst wie Religion ge=

wirkt, und noch heute feiern manche seinen "neuen Mythos" in einem Erleben, bei dem ihnen zu Mute ift, als feien fie in die Schöpfungsmitte des "Allebens" hineingehoben.\*) Aber in folder Entwicklungsreligion schillert und scheitert alles. Das Ewige und Absolute, das man hier faffen möchte, zerrinnt unter den Sanden. Das mabre Erlebnis des Absoluten, wenn es kommt, wird, wiederholen wir, von einem anderen Strome vor sich hergetragen, als von dem Strome der Ent= wicklung und Ergänzung. Dieser andere Strom tritt aus der dritten metaphysischen Spannung bervor, nicht daß ein Zukunftsmenschentum in uns aufdämmerte. Es ist gegen den Sinn des religiöfen Er= lebniffes, feine Ewigkeitsgröße in den Rahmen eines biologisch=tos= mischen Sortschritts zu spannen, dessen Unnahme schon allein dem tausendjährigen Stillstande der Arten widerspräche. Da handelt es fich nicht um leeres Menschentum, das aus fich beraus immer leer bleiben muß, sondern um göttlichen Gehalt, der aller Weltförmigkeit, erft recht allem Menschentum, überlegen ift, aber bereit ift, es geiftig zu berühren, zu durchdringen und zu erfüllen. Da handelt es sich überhaupt nicht um biologisches Leben, nicht einmal um kosmisches "Alleben".

#### Von Seelentiefe.

Die Lehre von den metaphysischen Spannungen ist unentbehrlich für das Wissen um die Seele. Keine Theorie der menschlichen Seele ist abgeschlossen, wenn sie diese Spannungen übersieht oder miskennt, von denen die Tiefe der Seele erfüllt ist, die aber nicht einen Prozest der Seele darstellen, sondern den Junger des Gottesnichts in der Seele bedeuten.

Bisher waren uns lediglich positivistische Auffassungen von der Seele begegnet. Man kennt nur körperliche und seelische Einzelwesen. Die materialistischen Positivisten sehen das seelische Ich ohne Eigensheit und Selbständigkeit. Seine Regungen sollen nur in einem Verierslichte der Innerlichkeit genau das widerspiegeln, was als physioslogische Erregung durch die Rinde des Großbirns zude. Undere Positivisten machen der Seele ein selbständiges Sein aus. Die biologischen Rategorien der Ganzheit und der Gestalt geben ihnen wertvolles Licht. Das Ich sei etwas Besonderes neben den Utomverkettungen

<sup>\*)</sup> Bonus "Vom neuen Mythus", Jena 1911. Ogl. Schwarz, "über neuere Mystit, 2. Aufl. Gütersloh 1922, in Auseinandersetzung mit Bonus, Joh. Müller, Steiner.

und erhalte sich in den Atomverkettungen. Statt von der Außenwelt aufgesaugt zu werden, durchdringe es seinerseits mit Junktionen der Aneignung, kämpferischer Behauptung, selbstmächtiger Gestaltung tausend Körperliches, das ihm begegne.

Dennoch, was ist gegenüber dem Abrollen des Weltprozesses die bloße Seele? Wir erinnern uns, wie das Schicksal der Welt, natuzalistisch geschaut, auch das Seelenleben mit Erstarrung bedroht. Demzgegenüber hilft es nicht, die Seele diesen Abgrund überspringen zu lassen, als vermöchte sie sich mit Slügeln der Unsterblichkeit in ein anderes Land zu retten. Wo wäre die Insel seliger Seelen, die dereinst auf die Schneez und Eiswüsten unten hinabschauten? Un solchem Mirgendwo zerbricht der positivistische Seelenglaube. Er ist auch durr genug.

Der wesentliche Sehler ist, daß man hier nichts von seiner seelischen Tiefe weiß. Die Seele hat nur eine ungewöhnliche Beschafsenheit, nämlich die Qualität der Unvergänglichteit. Sie wird als unsterbliche Substanz angesehen. Das ist immer noch naturalistische Denkweise. Wer aus dem Positivismus heraus will, muß nicht nur den Weltzlauf, sondern auch die Seele anders betrachten lernen.

Die Seele muß Tiefe erhalten, statt bloß mit der Qualität der Unvergänglichteit ausgestattet zu werden. Wem der Blid auf Göttliches
versperrt ist, der wird nie eine Tiefe der Seele sehen. Solche ist
entweder nicht vorhanden, oder sie ist der Einschlag des Göttlichen
in ihrem Gewebe. Eben diese Beziehung ist aus dem Wörterbuche des
Positivismus gestrichen. Ihm geht die Tür nicht nach inneren Altären
auf, sondern er schreitet auf der Straße der Dinge ohne Gefühl vom
Sintergrund. Im übrigen kann die Gottbezogenheit der Seele sehr
verschieden aufgesaßt werden. Es lohnt sich, einen Blid auf diese
verschiedenen Auffassungen zu wersen. Sie sind gekennzeichnet durch
die Worte "Sinterwelt", "intelligibeles Ich", "metaphysische Spannungen".

Aus Sintergrund wird Sinterwelt, wenn der hergebrachte Theismus seine Unsprüche anmeldet. Im Sintergrunde der Seele, so heißt es bier, stehe Gott, der Schöpfer aller Wesen, der sie alle in der Söhe seiner Bestimmtheiten übertreffe. Aur wenn sie von ihrem Urheber gestützt sei, vermöge sich die Seele gegen die Mächte der Welt zu beshaupten. In dieser allgemeinen Sassung haben wir das Weistum Augustins vor uns, daß Gott die Seele auf sich hin geschaffen habe, und daß seine Nähe sie mit der Kraft der Ganzheit erfülle. Gott ift

wie eine Wand, an die sich die Seele anlehnt, und die ihr Salt nach außen gibt. Falle die Seele aus Gottes Nähe heraus, so erliege sie den Mächten der Welt, sie raubten ihr das Wesen, zerfetzten und entleerten sie.

Wir tun jetzt einen großen Sprung. Die deutschen Glaubens: philosophen Jakobi und Berder haben das alte Weistum mit neuen Jugen erfüllt. Die Seele ift, was fie ift, lehrt auch Jatobi, in keiner Weise aus fich selbst. Sie empfange jedoch ihr Wesen nicht nur aus Gott, sondern zugleich aus der Umwelt, ftatt daß diese, wie Augustin annahm, ihr Wefen zerftore. In der Sinnesempfindung würden wir von sinnlichem und endlichem Du berührt und fühlten unfer eigenes leiblich=feelisches Sein erft in dem Eristenaftrome, der von dort zu uns herüberkomme. In der "Uhndung" wurden wir vom ewigen und unendlichen Du berührt und fühlten unfere geiftige Wefenheit, indem fie fich in der Mabe des gottlichen Seins belebe. Obne den Gegenwurf äußerer Dinge und Menschen zu unserm Ich, die vermöge unserer Sinnesempfindungen greifbar, febbar, borbar in uns hineinwuchteten, verfanten wir in Subllofigkeit und Tod. Abnlich wurden wir niemals des geistigen Kerns unseres Wefens gewiß, wenn sich nicht Gottes Sein in einem geistigen Strome an uns heranbewegte und unferen inwendigen Sinn berührte.

"Ich öffne Auge und Ohr, oder ich strecke meine Hand aus und fühle in demselben Augenblicke unzertrennlich Du und Ich, Ich und Du. Würde alles, was außer mir ist, von mir getrennt, so versänke ich in Sühllosigkeit und Tod. Du, Du gibst das Leben. Mur noch irdisch Leben zwar. Aber wie viel ist das nicht schon!" Erst also, wenn das Ich die Gegenwart eines sinnlichen Du empfindet, kann es Ich sein. Im Wissen um Dinge entzündet sich das Selbstbewußtsein.

Mit ebenso unmittelbarer Gewisheit umgebe uns Gottes Eristenzsstrom. "Außer meiner Seele bestes mächtigstes Du, du bist — noch nicht. Za, du bist! Zerz, Liebe, Gott. Gott, ich bleibe mit dir und in dir, getrennt und eins, ich in dir und du in mir. Wenn du Eins wärest ohne Jahl, so wärest du ohne Liebe, ohne Macht und Namen! Aber du lebst und liebst von Ewigkeit zu Ewigkeit, und bleiben in ewiger Liebe werde ich mit dir!"

Man spürt den mächtigen Ruck, wie die Gottesergriffenheit über Jakobi kommt. Junächst Unsicherheit, Zweifel! Ein freidenkerischer "Atheismus" bedrängt ihn. Die Begriffssplitterei muß erst schweigen. "Mächtigstes Du, du bist noch nicht!" In der begrifflich eingestellten

Seele ist Gott nicht nahe. Auf einmal beginnt das innere Verspüren. "Ba, du bist. Berz, Liebe, Gott!" Gottes Gegenwart wird erlebt, aller Atheismus versinkt. Nochmals bricht in den Jubel des Berzens das Fragespiel des Verstandes hinein. Was hatte mich berührt? Ein pantheistisches oder ein theistisches Gottesdasein? Unendlicheit, die leine Jahl ermist (Brunos Kines), oder der Unendliche? Söchste Jahl, die ohne Leben ist, oder höchstes Leben, das Liebe ist? Jakobi antwortet sich: dein Zerz ward ergriffen, du fühltest die Nähe ewiger Liebe, und nun flutet der Strom geistiger Gewisheit doppelt durch die Seele. Sie weiß von ihrer eigenen Unvergänglichkeit in der Unvergänglichkeit göttlicher Liebe. Sie weiß von der Freiheit des Willelens, zu der sie geschaffen ist, und sie weiß von ihrer Verbundenheit mit Gott, gegenüber dem sie dennoch — getrennt und eins — Gesschöpf bleibt.

In dieser Lehre stedt ein Kern hoher Wahrheit. Die Dinge sind nicht fremd und feindlich, sondern werden uns ein brüderliches Du in demselben Augenblicke, in dem sich ihrer Nähe bei uns die Nähe Gottes bei uns paart. Sosort strömt uns dann aus ihnen Gehalt und Besdeutung zu. Seele und Welt, um dasselbe Jentrum kreisend, besgeisten und erwecken sich gegenseitig, so wie im organischen Lebenszusammenhange jedes Glied am anderen reich wird. Augustin hatte nur geschildert, wie es ist, wenn wir aus der Ganzheit herausfallen. Dann tötet das losgelöste Glied "Welt" das andere losgelöste Glied "Seele". Jakobi sieht den Lebensz und Liebesstrom zwischen den Gliedern, der entspringt, wenn sie miteinander — getrennt und eins — von derselben Ganzheit durchweset werden.

Jakobi indessen schält jenen Wahrheitskern nicht heraus. Die Seele ist bei ihm mit der Umwelt geradezu verschmolzen, so sehr, daß für ihre eigene Regung und Bewegung nichts übrig bleibt. Das "Eins"= sein wird überstark betont. Sur das "Getrennt und eins", das Geben und Empfangen herüber und hinüber, ist kein Spielraum abzusehen.

Gewiß ist unser Seelenleben mit der Umwelt verflochten. Nicht nur unsere Empfindungen, sondern auch unsere Strebungen und Begehrungen, unsere Gefallens- und Mißfallensregungen zeugen davon, daß die Außenwelt auf uns einspricht. Aber unser Empfinden und
Streben, unser Gefallen und Mißfallen sind auch zugleich das Klavier, auf dessen Saiten das handelnde Ich, der geistige Selbsttäter, spielt. Wir können das Empfundene und das Gefallende von uns aus besiahen und verneinen, hemmen und fördern, ordnen und gestalten, oder

auch uns treiben lassen. Diese Selbstmacht des Menschen fällt bei Jakobi unter den Tisch, und die Selbstmacht nach der anderen Seite, Gott gegenüber, besteht von vornherein nicht. Von hierher und von dorther wird unser Wesen immer nur geformt. Die Seele ist passiv, nicht aktiv. Dennoch sollen wir uns trotz der verschiedenen Prägungen als dasselbe und ganze Ich empfinden. Das ist unmöglich. Es ist, als ob uns zwei Schraubstöcke presten. Hier kann keine einheitliche Seele dasein, man sieht nur zwei Welten, die von entgegengesetzten Seiten auf sie eindringen.

# Intelligibeles Ich; Gotteskeim und Spannung des Gottesnichts.

Sier greift Zerder ein. Auch er betont, wie durchgängig der Mensch Geschöpf der Umwelt ist. "Abgetrennt von allem Lebenden, das dich umgab und noch umgibt, dich nährt und erquickt, was wärest du? Rein Ich. Ein jeder Tropsen in deinem Lebenssafte, in deinem Blute jedes Kügelchen, in deinem Geiste und Zerzen ein jeder regende Gescante... ist fremdes Gut, dir angeeignet, doch nur zum Gebrauche." Dies Sein, das der Mensch von der Außenwelt zu Lehen trägt, kann nicht dasselbe sein mit dem, das er von Gott her empfängt.

Von unserer Beziehung zur Außenwelt her sind wir "Ich", enges, dürftiges und kleinliches Tageswesen, das nur von sich und den Dingen der Welt erfüllt ist. Es ist das Leben des Milieus in uns, nicht unser Leben, nicht unser Eigenstes, sondern unser Fremdestes, von Tage zu Tage sich wandelnd. Unser Eigenstes ist die Gottheit, wie sie sich gerade in uns darstellt, ist unser "Selbst". Von diesem unseren göttlichen "Selbst" sollen wir austeilen, schenken, darbringen. Wir sollen es ausströmen lassen in Gedanken, Handlungen, Gesinnungen und Werken, damit in der allgemeinen Harmonie aller Wesen auch dieser neue Ton bereichernd, beglückend und unverlierbar eintrete. "Wenn, uneingedenk des engen Ich, dein Geist in allen Seelen lebt, dein Herz in tausend Herzen schlägt, dann bist du ein Ewiger, Allwirkender, ein Gott, und auch wie Gott unsichtbar, namenlos."

Die Alten hatten gelehrt, daß sich die Seele mit Gegenständen, auf die sie sich denkend und wollend richte, verähnliche. Gerder übersbietet die Lehre. Bei ihm macht schon die Gegenwart von Gegensständen, daß die Seele deren Siegel annimmt. Der Kinfluß der Umswelt gestaltet ihr das "Ich"; Gottes Gegenwart gestaltet ihr das "Selbst". Ein sinnlicher Mensch wird durch die Kähe des Sinnlichen,

ein geistiger Mensch wird durch die Mähe Gottes. Das braucht nicht zu bedeuten, daß sich der Mensch dabei in ein Doppelwesen verwandele. Es ließe sich denken, daß er in seiner Ganzheit hier so, dort so bewegt würde und es bei ihm stünde, welcher der beiden Bewegungen er sich überließe. Die siegte dann über die andere. So wäre es sein Wille, sein Wille zu Gott oder zu den Dingen, der entschiede, ob ihn die Umwelt zu sinnlichem oder Gott zu geistigem Wesen bildete.

Wie schief freilich wäre die Vorstellung, als würde dem Menschen von der einen Seite das "Ich", von der anderen Seite das Selbst "eingeflößt". So ist es nicht. Nicht die Dinge bilden uns das Ich an, noch Gott das Selbst. Sondern wie wir unser Wünschen und Streben, unser Gefallen und Mißfallen, unser Vorstellen und Meinen gestalten, das macht uns zu den engen und kleinen oder zu den hohen und geistigen Menschen, die wir werden.

Aber Serder vergrößert den Sehler. Er macht den Unterschied des Ich und des Selbst, der immer nur mit der Einstellung der Seele entstehen dürfte, und welcher bedeutet, daß sie sich entweder so oder so gestaltet, stehend. Die zwei Welten Jakobis, die auf die Seele wirken, erschaffen sich bei Berder zwei Schichten in der Seele. Sie hat auf einmal sowohl ein irdisches, wie ein göttliches Teil in sich, dort das Ich, hier das Selbst.

So erhält sie Tiefe, sicherlich. Sie ist num etwas Vordergründiges und etwas Zintergründiges. Aber zugleich ist die Seele ein Zwitterswesen geworden, dessen beide Teile notwendig in Zwiespalt geraten müssen. Junächst in der Wertung, die sie erfahren. Muß doch das Milieu-Ich die Menschen unter einander entfremden; seder betont sich in seinem Sonderdasein, das ihm die Besonderheitswirkungen seiner dinglichen und mitmenschlichen Umgebung anerschaffen haben. Im Selbst sind alle Menschen gleich. Es läßt sie innerlich zueinander streben. Das sichert dem Selbst einen Vorrang in der Schätzung. Jenes Milieu-Ich, das von Mensch zu Mensch verschieden ist und sich von Tag zu Tag wandelt, ist nicht wert, für unser Wollen und Sandeln die Regel abzugeben. Außerdem: im Ich ist die Nähe der Dinge, im Selbst ist die Nähe Gottes. Um so vornehmer muß dieses erscheinen.

Da mag es der Seele wohl vorkommen, als sei sie in ihrer Wesen= haftigkeit entehrt und musse sich des Ich=Kitsches schämen, den sie in sich birgt. Die Lehre vom Doppel=Ich ist nicht groß genug, um der Seele ihre Ganzheit zu lassen. Man soll ihr wohl Tiefe geben, aber keine, die sie zerbricht und noch dazu ihr inneres Verhältnis zu den Dingen unterbindet. Denn auf dem Wege zu den Dingen stolpert sie nun immersort über das entwürdigte Ich und kann den österlichen Brudergruß an sie, Jakobis großes Erlebnis, nicht wiederfinden. Dieses Erlebnis kehrt später bei Nietzsche in anderer Form wieder. "Immer redlicher lernt es reden, das Ich, und je mehr es lernt, um so mehr sindet es Worte und Ehren für Leib und Erde." Freilich, vorerst redete in der deutschen Philosophie lange nur das Selbst. Es überwuchtete sogar Gott. Wie kam das?

Der unveränderlichen Gegenwart Gottes muß es entsprechen, daß man das Selbst immer in sich findet und immer in derselben Gestalt. Das kann den Eindruck nähren, als gehöre es zur Ausstattung der Seele als solcher. Zerder hatte es ursprünglich als ein Licht gemeint, das nur scheint, wenn Gott in der Seele steht, als die ständige Spur seiner ständigen Nähe. Aber wenn aus dem Lichte eine Schicht der Seele wird, ein "besseres Teil" in uns, so mag hinterher Gott hinzweggedacht werden: die "GeistzSeele", die wir haben, beharrt dennoch. Es hört für den Begriff dieser unserer "übersinnlichen Natur" auf, wesentlich zu sein, daß sie die Nähe Gottes in uns ausdrückt. Das Selbst beginnt mit einem Eigenleben gedacht zu werden, das es in der Seele führt. Es wächst sich zu einer absoluten Größe aus und ersetzt Gott.

Solche "übersinnliche Natur" hat Kant in den Menschen verlegt, und zwar noch ehe Gerder vom "Selbst" zu sprechen begann. Er nennt sie das "intelligibele Ich" und läßt es sich zum Besehlshaber und Richter des anderen Ich, des empirischen, auswersen. Der ewige Iwiesspalt unserer beiden Naturen, der übersinnlichen, des Seldes der "Vernunft", und der sinnlichen, des Seldes unserer "Neigungen", ist nun da, und das Wort des Rigorismus kann gesprochen werden. "Die Neigungen selber haben, als Duelle der Bedürsnis, so wenig absoluten Wert, um sie selbst zu wünschen, daß vielmehr gänzlich davon frei zu sein, der allgemeine Wunsch eines seden vernünstigen Wesens sein muß." So zerreißt und erdrückt es den Menschen, wenn man seine seelische Tiese zu einer geistigen Provinz in ihm werden läßt!

Iwei Wege sind möglich, die Ganzbeit des Menschen wieder zu gewinnen, ohne ihn, wie es dem Positivismus entspricht, als bloßes Oberflächenwesen im Meere der Dingwelt treiben zu lassen. Den einen Weg hat Sichte eingeschlagen: das empirische Ich als ein "Nicht=Ich" anzusehen, es als einen "Tod" zu schildern, demgegenüber es kein anderes Sein und Leben gibt, als den geistigen Menschen.

Der andere Weg ist, das Selbst aus der Starrheit und Unbewegslichteit, die es nach seinem nächsten Begriffe gehabt hatte, zu lösen. Es bildet noch eine innere Größe, aber teine feste Größe mehr, die ein für allemal gegeben wäre. Man legt Entwicklung hinein, verwandelt es aus einem Sein in ein Werden. Diesen Weg hat Zerder selbst beschritten. Vielmehr es ist die Deutung, auf die er von vornherein hinlentt, in deren Aufspürung zu verständnisloser Jeit der geniale Mann seine eigentümliche Größe entfaltet.

Berder stellt beides, das Ich und das Selbst, in einen Entwicklungszusammenhang hinein. Das Ich sei der Abschluß der natürlichen, das Selbst sei der Anfang der geschichtlichen Reihe. In den Stusen des Naturprozesses und des Geschichtsprozesses nämlich wirke sich göttliches Leben aus. Es strebe danach, sich fortschreitend zu offenbaren. Beginnend in der unorganischen Welt, führe dies Streben in der organischen Natur höher und höher hinauf, bis es im Werden des Menschengeschlechts gipfele. Sier beginne die Spannung zwischen Ich und Selbst.

Im menschlichen Bewußtsein sei, hören wir, die Entwicklung nur zu einem vorläufigen Abschlusse gelangt. Die Dumpsheit pflanzlichen und tierischen Daseins sei überwunden, Verstand und Wille sei erschienen. Aber noch rege sich nur das enge und kleine Ich. Eben diesem sei aber ein köstliches Geschenk zuteil geworden, die Sähigkeit freier Selbstbestimmung. Die eigenen Entwicklungstendenzen der Natur hätten sich mit dem Erscheinen des Menschengeschlechts erschöpft. Dieses arbeite mit der neuen Araft der Freiheit, die es vorher nicht gegeben habe, weil sie erst aus dem Reiswerden und der Vollendung der Naturkräfte erblüht sei.

In der Luft der Freiheit wolle die andere Mitgift, die dem Menschen zuteil geworden sei, gedeihen und wachsen, das geistige Selbst. Das geschehe im Freiheitsprozesse der Geschichte. Das Selbst war aufgezgangen als erster Ansatz eines Einheitsbewußtseins aller Menschen miteinander. Dieser Junke solle sich im geschichtlichen Leben entwickeln und zur Gottesslamme der Humanität werden, in der einst die Menscheit als Ganzes aufleuchte. Die Menschen würden dann in allen ihren Einrichtungen, ihrem Verkehre, ihren geistigen Schöpfungen die große Einheit mit einander ausdrücken. Das Ich stand zu Umwelt und Mitmenschen getrennt und nicht eins. Die Entwicklung des Selbst sieht zerder so an, daß immer entschiedener ein Ganzheitsleben von Seele zu Seele geht. Die Individualitäten werden nicht aufgehoben.

Ieder soll in der hohen Zarmonie mit eigenem Tone da sein, aber er soll für die anderen da sein: getrennt und doch eins, wie es lebendiger Einheit entspricht, die zugleich Unterschiedlichkeit ist. In solchem Sürzeinandersein der Menschen ist Gottes Einheit in ihnen lebendig geworden.

Man sieht auf den ersten Blick: Zerder hat der seelischen Tiefe einen neuen Sinn gegeben. Nichts von intelligibelem Ich! Inmitten unseres Lebens strebt ein göttlichgeistiges Leben nach Entwicklung. Göttliches Leben, nicht Gott selbst. Es ist ein abgezweigter, in Menschenseelen eingesenkter Gotteskeim. Gott selbst steht als unsichtbarer Lenker daneben und gibt der sich aufringenden und im Aufzringen sich entwickelnden Geistigkeit Weg und Jiel. Er richtet den Lauf der Geschichte so ein, daß die von ihm geweckte Tiefenkraft der Seele Gelegenheit erhält, sich schöpferisch zu erhöhen. Dazu bedarf es des freien Willens der Menschen. Geschichte ist Gottes Zeit. Aber diese Zeit geht durch den Menschen. Ohne die Bewegung in seinem freien Willen würde sie stillstehen. Aur in menschlicher Tatenreihe entbindet sich das geistig Wesende.

Die Verkündigung dieser Lehre war eine Tat. Ju Zerders Zeit dachten fast alle Gebildeten ähnlich über den Weltlauf, wie die Posistivisten von heute. Man hielt ihn für einen abschnurrenden Masschinenprozeß, in dessen Speichen das Seelenleben mitgeschleppt würde. Zerder tritt dem Maschinenglauben mit genialer Kühnheit gegensüber. Er gibt der Seele dadurch Tiese, daß er dem Weltlause einen neuen Sinn, nein überhaupt erst Sinn gibt. Der Sinn des Weltslauses ist die Selbststeigerung geistigen Lebens, und die Seele ist zusgleich das Saatseld dieser Geistigkeit — sie hat den Samen des Selbst empfangen —, und die erregende Kraft, die den Samen hervorlockt, den freien Willen. So ist die Seele nichts Beiläusiges und Schattenshaftes, wie im Materialismus. Sie geht auch nicht als selbständiges Dauerwesen durch den Weltprozeß hindurch, wie eine Stecknadel durch den Magensaft, sondern sie steht im Mittelpunkte des Weltsprozesses. Kommende Jukunftshöhe ist in ihrer Tiese.

Schwach und entbehrlich ist in dieser Lehre die Rolle Gottes. Gott steht nicht in dem Prozesse, sondern daneben. Seine seiende Unendelichkeit wird nur eingeführt, um den Erklärungsgrund dafür abzugeben, daß werdende Unendlichkeit in die Seele tritt. Von da an strebt das höhere Leben, das von Gott stammt, durch sich selbst in den Menschen auf und verschafft sich durch ihr freies Wollen hindurch

Erfüllung. Wie brauchte ein vorher festgelegter Weltplan auf folche Erfüllung noch außerdem zu zielen!

Werden wir die Tiefe der Seele wie Kant oder wie Zerder ansfehen? Micht wie Kant. Uns bedeutet die Tiefe der Seele kein instelligibeles Selbst. Das ist ein Begriffsgespenst, das die Ganzheit der Seele zerstört. Es gibt keine Spaltung in einen intelligibelen und einen empirischen Menschen in uns, sondern unser Zandeln macht uns entweder zum einen oder zum anderen, zum intelligibelen oder zum empirischen Menschen, richtiger, gelegentlich unseres Zanzbelns entbindet sich eine uns durchwesende Göttlichkeit oder entbindet sich nicht.

Mit Berder stimmen wir darin überein, daß der Sinn des Welt- laufes mit dem Rätsel der Seele verflochten sei. Nur irrte Berder darin, daß er die Erfüllung in eine ferne Jukunft verlegte, daß er eine Linie göttlicher Entwicklung annahm, die die schrittweise abzgestufte Auswärtsbewegung des Naturprozesses fortsetze, wenn auch in dem Elemente der Freiheit, und er irrte, wie wir später sehen werden, erst recht darin, daß Freiheit aus natürlichen Entwicklungen hervorblühen könne. Das göttliche Leben wartet nicht auf Jukunst, sondern will Gegenwart. Die Zeit Gottes, von der wir oben hörten, daß sie durch den Menschen gehe, ist immer. Sie war in Sokrates und sie war in Jesus. Sie sucht uns jetzt, sie sucht die Einzelnen und sucht die Völker, sie wird noch den letzten Menschen suchen.

Kben darum können wir nicht mit Zerder von einem Geistesteime sprechen, der von einer auswärtigen Gotteseristenz her in die Seele gesenkt sei und auf Entwicklung harre. Die Seelentiese ist nach uns überhaupt nicht von irgend etwas ausgefüllt, was von Kristierendem käme und noch so keimhaft seinerseits eristierte, sondern das ist nach uns der Zintergrund und die Tiese der Seele, daß sene metaphysischen Spannungen in ihr stehen, in denen sederzeit die wesende Gottheit, das Gottesnichts, zu göttlichem Leben aufbrechen will. Mit diesen Kntsiegelungen göttlichen Lebens kommt der Weltslauf in sedem Augenblicke neu zu Sinn und Bedeutung. Statt daß alles Kristierende einem gestaltlosen Endzustande zurollte, sucht durch alles Gegebene hindurch eine eristenzlose, ungegebene Ganzheit ihre Gottesgestalt.

Freilich, die metaphysischen Spannungen, von denen wir die Tiefe der Seele erfüllt sehen, sind nicht nur ihre Tiefe. Der Jug dieser Spannungen geht ja durch alles, was eristiert, durch Belebtes und

Unbelebtes. Dennoch bleibt es dabei, daß die Seele im Mittelpunkte des Weltprozesses steht. Wir brauchen uns nur daran zu erinnern, daß zwar bei allen Einzelwesen Einheit durch die Vielheit von Bestimmtheiten weset, daß aber in der unbelebten Welt die Vielheit der Bestimmtheiten über die einigende Junktion, in der belebten Welt die einigende Junktion über die Vielheit der Bestimmtheiten überwiegt. Da die einheitliche Durchwesung der Bestimmtheiten auf den wesenden Ungrund zurückgeht, so bedeutet dies, daß die Gottheit im Bereiche des Lebendigen, zumal der ichbewußten Wesen, in reiserer Spannung steht, als im Gebiete des stofflichen Daseins. So wird sie sich die Erfüllung, die sie in den metaphysischen Spannungen sucht, sosern ihr das Weltgeschehen dabei überhaupt ein Mittel ist, zuerst in menschelichen Seelen, des Geistes Erstlingen, zubereiten.

Es kommt dabei alles auf die Einstellung der Seelen an. An ihr hängt es, ob sie eine Gestalt annimmt, in der sie Gottes-Schlüssel wird. Wo der Mensch in der rechten Seelengestalt steht, da erschafft sich in ihm das Gottesnichts zu seiner Gottesgestalt hervor, je nachem zu dieser oder zu jener Gottesgestalt.

# III. Gottheit im Schönen.

## Die Entwicklungsspannung.

So viel über die allgemeine Bedeutung der metaphysischen Spannungen. Sie sind nicht unsere Spannungen, sondern es ist, wie wenn darin die wesende Gottheit verdichtet weste, damit Wesenhaftigkeit herausschlagen soll. Sehen wir jetzt den Entsiegelungen göttlichen Lebens aus ihnen näher zu! Es gibt solche Entsiegelungen, bei denen die dritte und heimlichste metaphysische Spannung, diesenige des "Nicht", noch unbeteiligt bleibt. Die Zauptrolle spielt dann die zweite Spannung, diesenige des "Restes". Das Wesen der letzteren ist uns bekannt. Sie ist der Jug der Gottheit nach Ganzheit, der durch die Einzelwesen geht, und macht, daß sie jedes streben, sich aneinander zum Universum auszuweiten. Iedes ist Bruchstück und sucht die Ganzheit, die in seinem Sein unvollendet geblieben ist, gleichsam den Aest seines Allseins, von draußen einzuholen.

Juvor werfen wir einen Blid auf die erste metaphysische Spannung, auf diejenige des "Keimes", die uns auch die "Entwicklungsspannung" heißt. Was ist das, was in allem Jugendglüd treibt und drängt?

Wir fagen gern, daß es die fich regenden Kräfte des wachsenden Menfchen feien. Alle ob die Kräfte fein Eigentum waren! Vielleicht ift vielmehr er das Bigentum der Rrafte, und vielleicht ftebt binter diesen eine unendliche Wachstumsmacht. Alles Wachstum tommt aus Spannungen. Beim Rinde gibt es eine noch unbewegte Spannung, die Spannung der Gegenwart gur Jutunft bin. "Rind" das beift "Reim". "Reim" das beift, daß das Drangen und Streben nach Entfaltung noch in Rube ift. Aber dann beginnt die Entwicklungsbewegung, die wir als Blute und Vorblute bezeichnen. Gie ift das Regegewordensein der Entwidlungsspannung, dem sich Luftgefühle beigesellen. Aber die Luftgefühle find nur wie Bluten. Sie begleiten nur, find nicht das tiefe Blud, das im Aufbrechen der Entwicklung liegt. In diesem Glud gebt lebendige Seligkeit, fo wie das Bluben der Bluten im grubling daber tommt, daß eine gesteigerte Lebens= dynamit durch die Wefen gebt. Daß fich etwas Schlafendes regt und bewegt und in das Dafein entspannt, das ift der eigentliche Kern des Jugendglude. Es ift die Erfüllungebewegung, die Entspannunge: bewegung der Entwicklungsspannung. Taufend neue und eigene Möglichkeiten drängen an und gestalten sich vor, indem sich die Arafte des Jugendlichen entfalten.

Aber wo bleibt das göttliche Leben, von dem wir angenommen batten, daß es sich bei Erfüllung der metapbysischen Spannungen jedesmal aus dem Ungegebenen bervorschaffe? Soeben war wohl von Glück die Rede, das dabei auftrete und den Menschen beselige, aber wir börten nichts von Gott. Glück, sagt man, ist etwas Ichbezogenes, Menschliches, das im Menschen vorgebe, wo spannt sich bier die Brücke zu Göttlichem?

Die Antwort lautet: das Glück selbst ist die Brücke. Es gebt im Menschen vor, weil Göttliches in ihm bervorgebt. Es ist nämlich gar nicht wahr, daß Glück etwas Ichbezogenes ist. Lust ist ich-bezogen, nicht Glück. Lust ist eine Oberflächenregung, Glück ist ein Tiefenerlehnis, von dem ber freilich auch die Oberfläche der Seele Wellen schlägt. Daber wird Glück stets von Lust begleitet. Aber Glück ist mehr als Lust. Es ist Lebenserböhung. So muß etwas bei uns sein, es muß bei der Lösung, bei der Entspannung der Entwicklungsspannung etwas in uns entsiegelt werden, wovon unser Leben ers höht wird.

Das ift, daß fich, indem die Kräfte des Jugendlichen rege werden, das Universum seiner Unlagen selbst entdeckt. Der Mensch wird das

Wefäß eines tosmischen Lebens, das in einem Ausschnitte, eben dem Alleinsgefühle seiner Kräfte, in ihm aufgeht. Das brauft in seinen Adern und in seiner Seele, und davon erhöht sich und beglückt sich seine Wesen.

Wir verstehen nun, was es mit metaphysischer Entspannung auf sich hat. Metaphysische Spannung: die Gottheit, die nach Dasein hungert, west zwar noch eristenzlos; aber sie west nicht mehr leer, sie sucht Eristenz zu gewinnen in den Einzelwesen. Entspannung der metaphysischen Spannung: ein Daseinshauch der Gottheit hat bes gonnen. Er geht in menschlichen Stelen auf und schenkt ihnen Ganzeheit und fülle. Seele bleibt Seele. Aber daß sich in ihr Gottheitsebunger befriedigt, davon wird auch sie von Gottesglud berührt. Ihr Wesen erhöht sich, und sie empfindet Seligkeit.\*)

So entsiegelt sich überindividuelle Lebendigkeit bei uns, wenn die Entwicklungsspannung aufbricht. Dasselbe wiederholt sich mit reicheren und reiferen Erlebnissen im Rahmen der zweiten metaphysischen Spannung, der Spannung des Restes.

## Die Erganzungsspannung. Universum in uns.

#### a) humanität.

Die Spannung des Restes: sie ist der metaphysische Hunger der Gottheit nach ihrer Ganzheit, der als Ergänzungsbedürsnis in die menschliche Seele tritt, als ein Streben des Ich zu allem Du. Entwicklung ist Trieb zum Künstigen, zum Reichtum, zur Julle der eigenen entfalteten Kräfte. Ergänzung ist der Trieb, sich in anderem und anderem zu vervollständigen. Draußen sieht das Ich verwirklicht, was bei ihm selbst Ausdruck und Entfaltung nicht gefunden hat. Es spürt in dem anderen den Rest an Ganzheit, der ihm sehlt, gegeben, wie es der Rest von jenem ist. Aun möchte es von der Bezgenung mit dem fremden Sein Gehalt hinübergewinnen in das eigene Sein, es möchte den Rest einbringen, der ihm selber noch sehlt, die eigene Enge ausweiten durch Berührung mit neuer Gegenstandelichteit.

Es ist überraschend, in wie vielerlei Art der Jug sich zu erganzen durch die Seelen der Menschen geht. Man vergegenwättige sich die wichtigsten Einstellungen, die hierber gehören! Jugleich sehen wir zu, welche Gestalt dasjenige göttliche Leben annimmt, das sich entsiegelt,

<sup>&</sup>quot;, Dgl. 3dwarz, "Auf Wegen der Mpftit", 3. 22ff.

wenn diese Art metaphysischer Spannung (ohne Beteiligung der Spannung des "Nicht") ihre Lösung und Erfüllung findet.

Das nächstliegende Beispiel ist die Liebe der Geschlechter. Schon nach Plato streben hier zwei Zälften zueinander. Im gegenseitigen Begehren von Mann und Weib sucht das Sein eines jeden sein unverwirtlichtes zweites Ich in der Wirtlichteit des andern. Die Liebe der Geschlechter zueinander bedeutet metaphysisch, daß sich immer wieder aus Vereinzeltem Universum bilden will, in den Einzelnen selbst, und durch ihre Vereinigung auch außer ihnen, im Kinde. Im Seelenglücke der Sehe und des Elterntums lächelt Gottheitsglück. Es ist, als hätte sich die Spannung des Auseinanderseins in etwas gelöst, und ein Ansat gottheitlichen Lebens sei hervorgetreten.

Von anderer Art ist die Erscheinung der Nachahmung. Sier wirkt sich der Ansatz zur Ganzheitsbildung ganz innerhalb der Einzelwesen aus. Es scheint etwas erwacht von dem Notwendigkeitsgange der unorganischen Welt, daß sich alle Bewegungen angleichen, alle Untersschiede in eines zusammenrinnen wollen. Während aber in der unsorganischen Welt die Einswerdung die Ertötung alles inneren Reichtums bedeutet, den Verlust jeder Eigenheit, so streben die beseelten Wesen das andere Selbst gleichsam zu dem ihrigen hinzuzugewinnen. Das eigene Sein strömt nicht ab, sondern will wachsen. Was an Art und Eigenschaft draußen gefällt, das soll in das eigene Sein eingeeignet werden. Alar bewußt ist man sich dessen nicht. In unserm Bewußtsein steht das Streben, das zu tun und zu sein, was der Gegenstand, der uns Vorbild ist, tut und ist. Der wirkliche Akteur ist der metaphysische Drang der Ergänzung in uns, der senes psychoslogische Wollen und Streben erst entzündet.

Die Nachahmung hat etwas Einseitiges. Man nimmt nur und empfängt vom Gegenüber, teilt aber nicht von den eigenen Schätzen nach außen mit. Das Ich ist ganz für sich betont. In der Liebe der Geschlechter steckt der Wille zu gegenseitigem Geben und Nehmen. Es entspricht dem natürlichen Sinne der Ergänzungsspannung in der Tat auch am meisten, sich zum Gegenüber draußen so zu verhalten, daß man nicht nur von dorther empfangen mag, sondern zugleich sich mitteilt, von sich ausschenkt. Sat doch jeder in seinem Wesen und Gehaben etwas, das anderen sehlt! Eben dieser Wille zu gegenseitigem Geben und Nehmen beherrscht auch die dritte Einsstellungsweise, in der wir dem Drange der Ergänzungsspannung in uns nachgeben, nämlich den geselligen Verkehr der Menschen unter-

einander. Man ift nicht auf das allerinnigste und vertraulichste Austaufdverhältnis, wie es die Ebe darbietet, befdrankt, sondern pflegt der Berührung, die überhaupt zwischen Menschen herüber und bin= über spielt. Bier ift im Unterschiede von der Machahmung die Uberzeugung wesentlich und begleitet das Auftreten deutlicher als in der Ebe, daß man eigenen Gehalt bat, mit dem man auf den anderen berüber zu wirken vermag, wie man von jenem angeregt fein will. Um fo unbefangener tauscht man mit jedem Du draußen Sein und Wert aus. Bei unsicherer Ungstlichkeit wurde der gesellige Vertebr leer laufen. Es gabe teine befruchtende Begegnung von Ich und Du. Solche löft in der metaphysischen Unruhe des Restes Entspannung aus. Daber hat der unverstellte gesellige Verkehr etwas Befreiendes und Beglückendes. Freilich feine,,Unregungen"tommen immer nur ge= legentlich. Immer nur vereinzelt und nach und nach, bald von dieser, bald von jener Seite ber, fallen Tropfchen in die flutwelle meines Wefens und laffen es jeweils um ein geringes wachsen. Es ift, wie wir heute miteinander verkehren, meift ein febr bedingter, oft nur dürftiger Gewinn.

Menschliche Geselligkeit müßte eine Atmosphäre sein, in der die Blize des einen Wesens beständig zu den anderen Wesen zücken, sedes sich mit tausend Energien von außen ladet und tausend Energien von sich ausstrahlt. Derartiges ist immer nur im Aleinen verwirklicht, am ehesten, wenn Seelen vom gleichen Gegenstande lebhaft bewegt sind, und sich nun in ihrem sich Austauschen und Mitteilen der "Geist" einer "Gemeinde" bildet. In größerem Ausmaße geschieht das innershalb eines Volkstums. Jeder prägt die gemeinsame Art anders aus. So erwächst aus gegenseitiger Anregung und Befruchtung — sowohl innerhalb der Aulturzweige wie von Aulturzweig zu Aulturzweig herüber — bei ihnen allen derselbe Geist ihres Volkstums.

Der allseitige Austausch aller Menschen miteinander kann nur als hobes Traumbild vorschweben. Gerder hat es "Gumanität" genannt. Zumanität bedeutet den gemeinsamen Geist der ganzen, einheitlich gebachten, Menschengemeinde. Schleiermacher, den Gedanken ausführend, schreibt: "Je mehr sich jeder dem andern mitteilt, desto vollkommener werden sie eins, keiner hat ein Bewustsein für sich, jeder hat zugleich das des anderen, sie sind nicht mehr nur Menschen, sondern auch Menschheit".\*) Bei jedem einzelnen wäre der Spannung

<sup>\*)</sup> Schleiermacher, "Reden über die Religion an die Gebildeten unter ihren Verächtern" ed. Otto S. 171, vgl. 129.

des Ich zum Du, von Rest zu Rest, weitreichende Erfüllung beschieden, und das würde bedeuten, daß sich bei ihm in entsprechendem Ausmaße die unseiende Gottheit entsiegelte, daß sie sich mit einer Welle ihres All= und Ganzheitslebens in seiner Seele geboren hätte.

Aber wenn Menschen auf Menschen einwirken, so tun sie es nicht allein durch ihr bloßes Menschentum. Als Menschen sind sie zugleich außermenschlichen Gegenständen hingegeben und haben sich mehr oder minder mit deren Gehalt erfüllt. Gewiß teilen sie einander aus den Schätzen der eigenen Innerlichteit unmittelbar mit, zumal in den verstrautesten und engsten Lebensgemeinschaften. Daneben aber — und das überwiegt im geselligen Verkehr — begegnen sie einander und wirken auseinander nicht mit ihrem persönlichsten Ansichsein, sondern mit dem erfüllten Seelentum, das sich an dem bereichert hat, was von außen in die Seele fällt.

#### b) Leeres und erfülltes Wahrnehmen.

Diese Bereicherung sucht das Ergänzungsstreben in einer abermals anderen Sorm: das ganze weite Reich der Dinge wird sein Seld. Aus dem metaphysischen Junger, seinen Rest einzubringen, wird bewuster Wunsch und Drang des Menschen, alle Dinge zu erkennen, damit er im Wissen alles Wesen der Dinge in sich eineigene. Man will dadurch, daß man die Sülle und Weite der Welt draußen aufnimmt, in sich ausgeweitet, mit allen Seinsströmen bereichert werden. Man möchte inneres All, Universum in sich, werden. Darauf zielt das Wort von der "allgemeinen Bildung", das wissende Allmacht der Seele meint.

Anders steht es mit dem wahrnehmenden, anders mit dem begreisenden Wissen. Auch im begreisenden Wissen, wenn es echt ist, schafft sich eine innere Totalität, von der wir später zu reden haben werden, es wird selbstlebendige Wahrheit im Gefäß unseres Denkens. Aber dies Erlebnis ist kein Ergänzungserlebnis. Es steht dem Streben, mit dem wir es jetzt zu tun haben, dem Streben inneres Universum zu werden, fern. Das war und ist die Sehnsucht jedes Romantikers. Der romantische Mensch fühlt das Streben aller Dinge zu allen, den Jug der Einzelwesen, von allen Seiten her ihren Rest einzubringen, leidenschaftlich in der eigenen Brust. Immer wieder treibt es ihn, in Wunder hineinzusehen, Rätsel zu deuten, von fremdem Sein zu trinzken, was die Wimper hält.

Solches Ideal zu befriedigen ift allerdings teine Sache der Wiffen=

schaft. Die wirkliche Wissenschaft will sich in etwas ganz anderm, nämlich in Geltung ersättigen, und die misverstandene Wissenschaft kann ihm nur zum Scheine genügen. Aber neben dem begreisenden gibt es noch das anschauliche Wissen. In diesem ist eine eigentümliche Seligkeit, die beim Kinde noch rein und unverfälscht zu Tage tritt. Dem Kinde enthüllt sedes Wahrnehmen ein Wunder. Es ist immerfort auf die Begegnung mit seiner Umwelt eingestellt und saugt seden Gegenstand begierig ein. Wir nennen das "Teugier", aber da ist keine Gier, da ist immer selige Erwartung und Erfüllung.

Die Griechen waren ein Volk noch reiner Wahrnehmungsfreude. Sür sie war jedes Wahrnehmen wie eine Sochzeit von Subjekt und Objekt. Sie haben von der Wahrnehmungsbegegnung ihrer Seele mit den Dingen das tiese Wort geprägt, daß sich die Seele mit jedem Dinge, das sie wahrnehme, verähnliche; sie werde ein lebendiger Spiegel desselben. Wie aber die Theorien vom Allgemeinbegriffe das Geltungswunder der Wahrheit verfälscht haben, so haben die Theorien von der Wahrnehmung das Ergänzungswunder der Wahrenehmung verfälscht. Wahrnehmung bedeutet diesen Theorien kein innerliches Begegnen der Seele mit dem Gegenstande, sondern daß ein Bild des Objekts äußerlich vor ihr in Erscheinung träte.

Ginge es nach der griechischen Wahrnehmungstheorie, fo schüfe fich in jedem Wahrnehmen bei uns ein Lebenshauch des Alls, indem aus Seele und Ding ein Leben wird. Mein Studchen Individualität tauchte in einen höheren Cebensstrom ein, der doch wieder nur in mir feine Wirklichkeit gewinnen tann und fie behält, folange ich rein anschauend und erkennend, mich ihr verähnlichend, in die Erscheinung des Gegenstandes eingetaucht bin. Aber unfer Alltagswahrnehmen ist nicht von der Urt. Es bat mit dem inneren Weltweitwerden der Seele keine Abnlichkeit mehr. Dies flache Wahrnehmen und Vorstellen spiegelt die Welt nur ab, ohne uns ihren Gehalt mitzuteilen. Der Begenftand wird unferen Sinnen gegenwärtig und dadurch gum Sebel für allerlei Sandeln, berührt uns aber nicht in feinem Sein. Er bleibt ein Mittel fur unfere 3wede, ftatt daß uns feine ftumme Sach= lichkeit gu reden anfängt und aus unferer Selbsteingestelltheit ber= ausnimmt. Die praktischen Belange haben bei uns alles umftricht und überdeckt, was wir wahrnehmen. So werden wir nicht für die Dinge, die Dinge nicht für uns lebendig. Ihre Tiefe fcweigt uns, fo febr uns ihre abgesonderte Gestalt beschäftigt, und das geistige Gange aus Ich und Du barrt ungewedt.

Erft muffen jene praktischen Belange zum Schweigen gebracht werden; dann erklingt uns wieder die ursprüngliche Sprache, die die Seele mit jedem Dinge führt. Solche praktische Intereffenlofigkeit führt die Aunst berbei. Sie schaltet die subjektive Zweckbefangenheit aus und bringt uns in den Juftand feligen Urerlebens gurud. Die Runft bringt fremdes Dafein, zumeift dasjenige von Menschen, unmittelbar an uns beran, nicht in der dunnen Luft von Allgemein= begriffen, die angeblich den Rahmen des Seins abschöpfen follen, sondern in verdichteter Unschauung. Wir werden in eine Utmosphäre getaucht, in der fich die Außerungen des anderen Seins mit elemen: tarer Stärke erhöht, gesteigert, in wirkungsfähiger Gestalt, elettrifchen Wellen gleich, über uns entladen, ohne daß uns diefe Blige verwunden; denn wir find bloge Juschauer. Aber gerade als folche wollen wir erleben, miterleben, wir wollen in neuen Saiten anklingend werden durch die eindrucksvolle Kraft, mit der das Kunstwerk das Dafein anderer Personen und Dinge in unser Dasein einführt.

Nach den Romantikern sprechen immerfort alle Dinge unmittelbar mit ihren Wesensbligen auf uns ein, so daß es der Vermittelung des Künftlers nicht bedürfte. Aber wir hatten unter unferen begrifflichen Denkgewöhnungen das Vermögen verloren, das innere Leben der Dinge aufzufaffen. In der Tat fällt die Wirklichkeit durch die 2111: gemeinvorstellungen derer, die nicht begreifen, was Begreifen ift, und Begriffe wie Oblaten von den Dingen abziehen, ebenso wie durch ein Sieb hindurch, wie durch die Zweckbegriffe der nichts als "prattischen" Menschen. Sier wie dort geht die Ursprünglichkeit verloren. Im Traume von Allgemeinbildung träumt man die verlorene Berührung mit der Seele der Dinge und die Erfüllung mit ihrem Seinsreichtum gurud. Aber der Begriff der allgemeinen Bildung ift brüchig. Das hohe Leben, das uns die Kunft gibt - Sättigung in Unschauungsfülle - und das hohe Leben, das uns die Wiffenschaft gibt - Sättigung in Geltensfülle -, geben darin verwirrend burch: einander, und von wissenschaftlich angestrichenen Kenntnisnahmen. die mit keinem von beiden etwas zu tun haben, wird erwartet, baft fie beides leisten.

#### c) Das ästhetische Erlebnis.

Die höchste tatsächliche Weise, wie die Spannung vom Ich zum Du erfülltem Leben weicht, ist das künstlerische Erlebnis. Wodurch war doch jede Ergänzungsspannung bedingt? Dadurch, daß das

Gottesnichts, die eristenzlos wesende Gottheit, sich nicht selbst ver= wirklicht fand, als ihrem Streben nach unendlicher Gangheit und Sobe die endlichen Einzelwesen entsprangen. Darum spannt ihr un= gestillt gebliebener Seinshunger alles Dasein. Es liegt auf dem Wege der Gottheit, zwar nicht zur Bobe, aber zu Ganzheit, wenn in den Lebensgehalt des Einzelwesens anderes Sein einströmt. Jedes Er= gangungsleben des Einzelnen ift beginnende Seinsregung der Gottheit. Wenn ein ganzer Strom von Wesensgehalt in mein eigenes Wefen fturzte, fo wurde in meiner Ausweitung und Erfüllung gott= liche Ganzheit am meisten zu sich felbst tommen. Eine reiche und fatte Geburt ihres Lebens wurde fich in mir vollziehen. Solche kann fich auch vollziehen. Denn in jedem Gegenstande ift eine Welt verborgen, der ganze Entfaltungsodem des Ungrunds hat fich immer wieder in der Saite jeder Individualität gespannt. Das bedeutet, daß ichon der einzelne Gegenstand muß Berührung aus der Tiefe bergeben tonnen, die in meine Tiefe fällt und fie füllt.

Die Oberflächenberührung bei flüchtigem Begegnen mit Menschen und Dingen ist das nicht. Sie verengert die Wirkung der Gegensständlichkeit auf uns, sie verödet und verflacht unser Empfangen. Sowohl der Alltagswerkehr mit Menschen, wie die Alltagswahrenehmung von Dingen beleben nichts von dem großen Leben, das in uns wartet. Da stellt sich keine Linheit zwischen dem Gegenstande und mir her.

Unders in der tünstlerischen Einstellung, wo die Seele dem Gegenstande gleichsam entgegenströmt. Sein Eigentümliches kann sich in sie hinein erschließen, und dann wird aus Seele und Gegenstand ein Leben. Nicht daß zweierlei einzelnes, das individuelle Dasein des Gegenstandes und das individuelle Dasein der Seele, ineinander versslößen und miteinander ein größeres, ebenso individuelles, Stück Dasein bildeten. Sondern ein Utemzug von Alleben ist entstanden. Die göttliche Ganzheit, die in der Spannung des Restes gestaltlos strebt, hat sich ins Dasein entsiegelt und entsaltet in der Seele eine übersseelenhafte und übergegenständliche Gestalt. In solcher Art durchwest und überwest sie die Seele. Die Innerlichkeit der Seele und die Sachslichkeit des Gegenstandes erscheinen in diese geistlebendige Kinheit gleichzeitig gliedhaft hineingehoben, wie sie von ihr übergipfelt werden.

So gestaltet sich am Bebel unserer tünstlerischen Einstellung Un= endlichkeit in uns, und mit dem Blide der Unendlichkeit in uns bliden wir nun auf den Gegenschand vor uns, dessen Erscheinung sich auch mit Unendlichkeit erfüllt. Wo immer gottheitliches Ganzleben oder göttliches Höchstleben in uns aufersteht, hervorbrechend aus den metaphysischen Spannungen, da tritt es überhöhend in die Bezziehung binein, die wir zu irgendeiner Gegenständlichkeit haben, und begabt uns für diese Gegenständlichkeit mit ewigkeitserfüllter Sehe.

In unserm Salle handelt es sich um die künstlerische Sehe. Sie läßt den Gegenstand im Lichte von "Schönheit" erscheinen. Der Name "Schönheit" ist indessen allzu verbraucht, um die Leistung jenes göttlichen Blickes, der aus unserer kosmisch geweiteten Seele auf den Gegenstand fällt, passend zu beschreiben. Sagen wir lieber, der Gegenstand nehme "metaphysische Jugendlichkeit", oder wenn man will, "metaphysische Neuheit" an.

Erinnern wir uns an die Wahrnehmung des Kindes! Da ist alles Wahrgenommene frisch, ursprünglich, mustergültig. Das Kind braucht keine platonischen Ideen. Jedes Ding ist ihm Idee unter Ideen, die in die Schar der anderen tritt und sie grüßt: "Sier bin ich, ich gehöre zu Euch"; dann ist es, als ob in der Erscheinung der einstretenden die Schönheit der anderen widerglänzte, in einer neuen, besonderen Schönheit gesammelt sei. Man verstehe dies so: dem Kinde ist das Neue nicht, wie für uns, einfach das andere, die Verschiedenheit, der Wechsel, es ist ihm eine neue Welt, es ist ihm noch richtiger die bisherige Welt in neuem Gewande. In der Erscheinung eines jeden neuen Dinges wird ihm immer wieder die Welt vollsdommen.

So in jeder Seele, die den Dingen wirklich begegnet. Micht nur verähnelt sich die Seele mit dem Gegenstande, womit aus ihr und ihm ein Leben wird, sondern in diesem Leben ist sogleich Weltweite; es hat das Gepräge von Alleben. Wo sich Seele und Ding begegnen, da begegnen sich immer auch die Dinge gegenseitig. Die Macht dieses Erlebens hebt ihre Sonderung auf, indem es die Besonderheit gerade des ästhetisch betrachteten Dinges hervorhebt. Das heißt: In jedem einzelnen Dinge, dem wir uns ästhetisch anschauend öffnen, sprechen sich die anderen gleichsam mit aus; es ist, als ob sie in ihm sich selbst ein neues Wunder würden, unvermutet ihre eigene Erfüllung fänden. Die Dinge sind hier wie auseinander eingestellt, jedes trägt den übrigen seinen frischen Kranz entgegen; es ist gleichzeitig vom Zauche der Schöpfung und der Allheit umwittert.

Unserem matten und verblaßten Alltags-Wahrnehmen sehlt solche Mystik der Neuheit. In dem, was uns als "neu" gefällt, wirkt nur der psychologische Reiz des Neuen, des Merkwürdigen, Ungewohnten und dadurch Auffälligen, nicht die metaphysische Tiese der Neubeit, die das Rätsel der Schönheit in sich einschließt. Denn das ist Schönheit, daß in sedem Dinge, das uns ästhetisch gefällt, Schöpfungsmitte ist, daß die unvergleichlich hohen Werke herrlich werden wie am ersten Tage.

Ein Gleichnis! Gesetzt, wir ließen aus einem Reagenzgläschen einen Tropfen nach dem anderen ab. Während sich der Tropfen bildet, spielen in ihm und um ihn noch die Kräfte der ganzen Slüssigkeit. Da ist keine Trennung von den übrigen Tropfen vollzogen, sie umrunden ihn noch, während er sich rundet. Im abgelösten Tropfen ist die Beziehung zu den übrigen zerrissen.

Solchem abgelöften Tropfen gleicht der vereinzelte Gegenftand, wenn wir ihn mit den Augen des Alltags sehen. Dann ift die Welt um ihn aus ihm verschwunden. In der fünstlerischen Schau dagegen ift es, als fähen wir dem ersten Unfangen des Gegenstandes zu, wie er aus dem Schofe der werdenwollenden Gottheit entspringt. Da ift noch das Geheimnis all der anderen ungewordenen Geftalten um ihn, wie einen Waffertropfen, während er fich bildet, der Strom der anderen noch ungewordenen Wassertropfen umtreift. Eben weil die äfthetische Wahrnehmung des Gegenstandes aus tosmisch geweiteten Seelen flieft, darum macht fie auch ihren Gegenstand zur tosmischen Monade, macht in feiner Individualität die Urgemeinschaft mit allen den anderen Wefen wieder fichtbar. Der tunftlerifch gefehene Gegen= ftand hat Universum in fich, wie die tunftlerifch febende Seele. Die gegenseitige gremdheit der Gegenstände weicht in feinem Unblide. Er ift in seiner Bigenart wie ein frisches Wunder der Schöpfung, aber alle sind in ihm in seiner Weise frisch. Das soll damit gemeint fein, daß um jeden tunftlerisch geschauten Gegenstand "metaphysische Jugendlichkeit" wittere, Weltall in ihm zusammengezogen sei.

Einerlei, wie man das Geheimnis beschreibe! Wesentlich ist, daß sich in die Seele tosmische Geistigkeit entsiegelt und sie mit einer Sehe begabt, die selber tosmische Weise hat.

So sieht und gestaltet vor allem der Künstler. Durch seine Seele haucht es, als wäre sie ein Spiegel, der jeden Strahl, welcher aufstrifft, mit neuen Lichtern der Schöpfungsgemeinschaft zurückglänzte. Der schauende Künstler behandelt und betrachtet seinen Gegenstand

nicht mehr als Kreatur, sondern bringt das Mengenhafte gleichsam aus der Verflochtenheit des Weltdaseins auf den Augenblid gurud, wo es noch nicht mengenhaft war. Er empfindet die gegebene Welt, als spielte darin noch die sich entfaltende Gottheit in der Zeimlichkeit aller Geftalten, beren jede die andere einladet, ihrer Erscheinung gu genießen. Er erfährt einen Blit tosmischen Lebens, der, fich schaffend, ibn schauend und im Schauen schöpferisch macht, während in den übrigen Seelen, die überhaupt vernehmend, empfangend, verarbeitend und schaffend an die Dinge hingegeben find, nur guntchen tosmischen Lebens aufglimmen. Sie glimmen überall auf, wo Entwicklung und Ergangung gufammengreifen, wo außere Seinsströme die Seele befruchten, daß fie das All ihrer Kräfte wird und ihr Gegenstands= bewußtsein zur Bochzeit der Dinge untereinander wird. Indem wir uns mit dem Objekt ergangen und an ibm entwickeln, loft fich die Spannung der Entwicklung und Ergangung, und die hinter ihren Entfaltungen entschwundene Gottheit gewinnt Regung und Bewegung. Ihr tosmisches Selbst schlägt in uns die Augen auf, es wird ein reicheres Innen in unferem armeren Innen. Das fei als "pantheistisches Gotteserlebnis" bezeichnet.

Die Art des künstlerischen Erlebens, daß es in die Seele kosmische Geistigkeit entsiegelt und sie mit einer Sehe begabt, die selber kosmische Weise hat, ist glänzend von Schopenhauer und Schleiermacher geschildert worden.

Schopenhauer sagt von der tünstlerisch eingestellten Seele, daß sie ihre Individualität verloren habe und Weltauge geworden sei, und daß ebenso das Objekt, auf das sie sich wende, seine Individualität verloren habe, um als die "Idee" dieses Dinges vor uns zu treten.\*) Schleiermacher spricht von jenem ersten geheimnisvollen Augenzblick, der bei jeder sinnlichen Wahrnehmung vorkomme, wo der Sinn und sein Gegenstand gleichsam ineinander geflossen und eins geworden seien, ehe noch beide an ihren ursprünglichen Platz zurücktehrten. "Schnell und zauberisch entwickelt sich eine Erscheinung, eine Begebenheit zu einem Bilde des Universums. So wie sie sich sormt, die geliebte und immer gesuchte Gestalt, slieht ihr meine Seele entgegen, ich umfange sie nicht wie einen Schatten, sondern wie das heilige Wesen selbst. Ich liege am Busen der unendlichen Welt, ich bin in diesem Augenblicke ihre Seele... Die geringste Erschütterung,

<sup>\*)</sup> Schopenhauer, "Die Welt als Wille und Vorstellung", (Reclam) 3. Aufl. S. 267.

und es verweht die heilige Umarmung, und nun erst steht die Unsschauung vor mir als eine abgesonderte Gestalt."\*) Desgleichen spricht Schleiermacher von dem "Wunder", das der Unblick großer und erhabener Kunstwerke verrichten könne, da dem Menschen, in einem Moment, wie durch eine innere unmittelbare Erleuchtung, der Sinn fürs Universum aufgeht, und es ihn überfällt mit seiner Gerrlichkeit.\*\*)

Man muß den ontologistischen Ausdruck von Schleiermachers Schilderung abziehen. Ein äußeres Universum, das wirkliche Einheit wäre, gibt es nicht. Es gibt keinen pantheistischen Gott, der Einzelzwesen mit allen Bestimmtheiten wäre. "Das Universum" ist nicht draußen; sondern die ungegebene Gottheit entsiegelt sich in mir, während ich ästhetisch eingestellt bin, als innere Ganzheit. Sie nimmt in dieser Art ihrer Selbstsetzung die Gestalt universalen Lebens an, das auch mich berührt. Dieses wirft auf den Gegenstand das kosmische Licht; ich sehe ihn im Lichte von Universum.

Auch die Ideen, von denen Schopenhauer fagt, daß fie die Gegenstände des äfthetischen Schauens bilden, sind noch allzu ontologistisch gedacht. Sie seien die Objektivationsstufen des blinden Urwillens, seien ewig und unveränderlich in ihm gegeben.

Sur die Philosophie des Ungegebenen verschwindet sowohl Schopenhauers seiender Urwille, wie Schleiermachers seiendes Universum. Un beider Stelle tritt die unseiend wesende Gottheit, aus deren Wesenshauch sich zuerst endliche Dinge bilden mussen, damit sie in diesen ihr unendliches Dasein gewinnen, nämlich am Sebel menschlicher Kinstellungen in den Seelen von Menschen als innere Ganzbeit ausgehen kann.

Dem kommt der neuere Philosoph Euden viel näher. Auch aus seiner Feder sei eine Schilderung der ästhetischen Wesensschau vorzgelegt.\*\*\*)

Die Kunst, erklärt Eucken, sei auf ihrem Gipfel weder ein bloßes Aufnehmen und Abbilden einer uns umfangenden Außenwelt, noch ein bloßes Subjektivieren dessen, was an uns komme; sondern Aeußeres und Inneres würden in einen neuen gemeinsamen Lebensraum geshoben und miteinander und durcheinander weiter geführt. Nicht daß

<sup>\*)</sup> Schleiermacher, "über die Religion, Reden an die Gebildeten unter ihren Derachtern". (ed. Rade) S. 54.

<sup>\*\*)</sup> Ebenda S. 122.

\*\*\*) Euden, "Der Wahrheitsgehalt der Religion", 1912, S.81, 184 u.ö. Vgl. Schwarz, "Universale und charafteristische Religion bei Zuden", Itschr. f. Philos. u. phil. Ar., Bd. 155, Heft 1, S. 1ff.

es sich um eine Jusammenschweißung von Innen= und Außenwelt handele, sondern lediglich um eine neue Innenwelt, die aber den Gegensatz von Subjekt und Objekt in sich aufnehme. Ein Lebens= prozeß habe sich souveran gesetzt und zu voller Selbständigkeit er= hoben, der von aller Abhängigkeit hierhin und dorthin befreit sei.

Der Lebensprozeß, der sich hier selbstschöpferisch gesetzt hat, ist nach uns eben der Bervorgang des Gottesnichts zu einem Ganzheitsleben. Dies gottheitliche Ganzheitsleben hat sich aus der zweiten metaphysischen Spannung entsiegelt und in die tünstlerisch eingestellte Seele hineingeboren. Wir nennen solche Entsiegelung innerer Unsendlichteit, aus welcher der metaphysischen Spannungen sie auch hersvorbreche, "Geistesleben". Immer tritt die unseiende Einheit als Ganzheit ins Dasein, aber die Ganzheit hat verschiedene Prägung, je nachdem um welche metaphysische Spannung es sich handelt.

#### Das Wesen und die Arten des Beisteslebens.

Beistesleben ift überindividuelle Durchwefung der Seele. Versuchen wir uns davon einen Begriff zu machen! Wir hatten "Einzelwefen" definiert als "einheitliche Durchwefung einer Vielheit von Bestimmtheiten". Etwas, das bloß west, ware nicht da, eriftierte nicht. Eris ftierendes ift ftets einheitlich durchweste Vielheit. Darum war uns die wefende Gottheit ungegeben, ein Gottesnichts. Gegeben find ledig= lich die Einzelwefen. Aber das, was in jedem Einzelwefen als wefen= der Kern die Vielheit durchwest, ist Sauch vom wefenden Utem der Bottheit. Ihr Befchent an jedes Einzelwefen ift, daß jedes die wefende Einheit seiner Bestimmtheiten geworden ift. Von den Bestimmtheiten ber ift alle Endlichkeit geworden. Sie machen, daß das wefende Jentrum, das ihre Vielheit durchwest, zu Einzelhaftigkeit gusammen= gezogen ift. Aber von den Bestimmtheiten ber ift auch das Leben und der Reichtum geworden. Sielen alle Bestimmtheiten ab, fo gabe es teine Einzelwesen mehr, nicht die Mannigfaltigkeit, Dielgestaltigkeit und Sulle des Dafeins, und fur die Gottheit ware nichts gewonnen. Sie mußte fich in die ftille Wufte des Unfangs gurudverwandeln. So kann fich das Gottesnichts, wenn überhaupt, nur im Leben der Einzelwefen zur Göttlichkeit erschaffen. Junachst lebt die Gottheit nicht. Mur ihr übereinzelhaftes Lebenwollen harrt in den metaphy: fifchen Spannungen, die im Wefenstern jedes Einzelwefens mehr als Einzelwesen andeuten.

Alles Einzelwesen hat eine Eigentümlichkeit, auf die schon Aristo = teles aufmerksam gemacht hat, um dessen willen er es als ein Bypoa

teimenon (substantia), als etwas Stehendes und Ständiges bezeichnet hat. Es beharrt im Wechsel seiner Bestimmtheiten. Die "Veränderung" der Substanz bedeutet nicht, daß sie sich in ein anderes Sein verwandelt, — sie erhält sich mit sich selbst identisch —, sondern daß neue Bestimmtheiten an ihr frühere Bestimmtheiten an ihr ablösen. "Gleichbleibender Wesenstern im Wechsel der Bestimmtheiten": dies alte Weistum ruft sein Gegenstüd herbei, "Veränderter Wesenstern bei Gleichbleiben der Bestimmtheiten".

Diefen Sinn fpricht die Philosophie des Ungegebenen für die Ents fiegelung des Bottesnichts in den Einzelwefen an. Solche bedeutet, daß der wesende Kern eines Einzelwesens, der selbst die Vielheit seiner Bestimmtheiten durchdringt, seinerseits durchdrungen wird von einem Wefensstrome, der in ihm die gegebene Vielheit überformend durche weft. Diefer Wefensstrom durchbricht die Dielheitsschrante in der Wefensmitte eines ichon gegebenen Vieleinen, vorausgesett, daß das fich spannende Gottesnichts bei dem Einzelwesen entgegenkommende Einstellung vorfindet. Wird sie geleistet, so "entsiegelt" sich der Wefensstrom. Das bedeutet, daß überhöhende Beiftigfeit in die ends liche Seelenhaftigkeit hineintritt. Die belebende Art der Bestimmts beiten erlischt dabei nicht. Sie werden in das erhöhte Leben ihres Einheitszentrums mit hineingehoben. Die Entsiegelung des Gottes= nichts in einer Seele ertotet niemals ihre Individualität, fondern "verwesentlicht" fie. Das Einzelwesen empfängt überindividuellen Behalt in feine individuellen Seelenfunktionen.

Anderes Geistesleben entsiegelt sich aus der Spannung des Aestes, anderes aus der Spannung des Nicht. Das ästhetische Geistesleben hat die Prägung kosmischer Weite. Die Stückhaftigkeit des Einzelsseins wird in einem Strome überwunden, der es mit anderm Einzelssein in eine umfassende Innerlichkeit hineinhebt, die "Alleben" heißen darf, auch wenn nur dies bestimmte Subjekt und dies bestimmte Obsjekt miteinander im Sternenreigen stehen. Nicht in der äußeren Vielsahl, sondern im universalen Gehalt liegt die gottheitliche Art.

Don ihr hebt sich die Weise des Göttlichen ab, das sich aus der dritten metaphysischen Spannung heraus entsiegelt und eine ganz andere Einstellung des Menschen, als die tünstlerische, voraussetzt. In der Selbstsetzung zu göttlicher Art sindet das Gottesnichts die absolute Söhe, die es sucht. Sie hat auch Ganzheitszüge, ragt aber über alles welthafte Wesen hinaus. So rechtfertigt es sich, wenn wir die Entsiegelung geistigen Lebens aus der Spannung des "Restes" das "pantheistische", die Entsiegelung aus der Spannung des "Richt"

das "theistische" Gotteserlebnis nennen. Das ästhetische Erlebnis, in dem uns über unserm Verkehre mit den Dingen das Universum mit seiner Zerrlichkeit überfällt, und dassenige der Zumanität, in dem über menschlichem Verkehr eine universale Gestalt aufleuchtet, sind von der pantheistischen Art.

Ob man so oder so erlebt, immer ist dem Menschen zugleich das All seiner individuellen Kräfte schöpferisch lebendig. Der Strom der geistigen Selbstsetzungen löst jedesmal auch der Entwicklungsspannung das Siegel. Das geistig bewegte Individuum fühlt sich hier wie dort mit "Gaben" erfüllt, die zu tätigem Ausdrucke drängen. Wo sich die Tiese des Ungrunds gestaltet, da regt sich auch in unseren Kräften, in unserm ganzen Wesen, die Entsaltungsmacht. Können wird lebendig und will sich handelnd in Leistungen ausprägen. Das ist das Geheimnis, warum uns alles echte geistige Erleben mit schöpferischem Zauche erfüllt. Sein Schöpfertum "überfällt" auch uns und steigert unsere Lebensdynamit.

Uns beschäftigte bisher lediglich das, was wir erleben, wenn sich die zweite metaphysische Spannung entsiegelt, ohne daß die Spannung des "Micht" mitwirft. Unendliche Bangbeit erfüllt bann die Seele. Es ift eine Ganzheit, die die Weise von Alleben hat. Dieses Alleben ift durchaus Weltleben. Es nährt fich von Bezügen des Gegebenen und hebt fich nicht über das Reich des Maturhaften hinaus. Mur die Jersplitterung der Einzeldinge, ihre Vereinsamung und Befonderung, wird darin überwunden. Es gefchieht darin, wenn auch nur in den Tiefen der Seele, ein Bangwerden der Schöpfung. Die Dinge werden in der Seele und mit ihr zu eins zusammengelebt. Das ift werdende Weltweite. Aber Weltweite ift noch nicht Weltüber= böhung. Steigern wir den Begriff des tosmischen Allebens so boch wie möglich, veranschaulichen wir uns eine Lebensunendlichkeit; gleichgültig ob für fich bestehend oder in der Seele werdend, in der alle Dinge miteinander zusammenfielen, alle Kräfte aller Dinge sich auf einmal entfalteten und in ihrer Intensität auf das bochfte beraufgesett wurden, so hatten wir doch nur ein vergrößertes Ding= leben oder Seelen-Dingleben. Wir blieben in der Ebene der Welt.

Gibt es andere Erlebnisse, die über diese Ebene hinaussühren? Ja, es sind diesenigen Entsiegelungen des Gottesnichts, die aus der Spannung des Nicht hervorkommen. Wo uns logische Geltung, ethische und religiöse Werte begegnen, dort, so wird sich zeigen, erschafft sich Gottesgestalt aus solcher Entsiegelung.

# IV. Gott in der Wahrheit.

# Das Rätsel von Wahrheit und Geltung.

Wir sagen, daß 2×2=4 ist und bezeichnen das als eine geltende Wahrheit. Wahrheit ist Licht des Geltens. Micht unfer Denken zündet es an, sondern es ist ein ewiges Licht, in das wir hineinschauen; 3. B auf den Satz, den einfachen Satz, daß 2×2=4 ift, fällt jenes Licht des Geltens, und damit steht er in Ewigkeit. Wir können diesen Satz nicht erfinnen und erdichten, wir konnen ihn nur finden und anertennen. Er war gultig, ebe fich menschliches Denten auf ihn ge= richtet hatte, und er bliebe gultig, wenn die ganze Welt in Michts zerfiele. Das macht, er ist von einer anderen Gegebenheit als von der des räumlichen und zeitlichen Eristierens. Er bat die Realität des Geltens. Man versuche, sich gegen diese Realität, die eine geistige und überzeitliche ist, zu wehren, man versuche die Wahrheit, daß  $2\times 2=4$ ift, ju leugnen: es geht nicht. In diefem einfachen Sate tritt dir etwas Stärkeres als du felbst entgegen. Das ist die Wahrheit in ihrer ewigkeitserfüllten Geltung. In ihrem kleinsten und unscheinbarften Winkel ist sie stärker als du und ich und wir alle zusammen, sie ist weltüberlegen. Michts in der Welt kann aus der Wahrheit Salfchbeit und aus Salschheit Wahrheit machen.

Demnach, blickt man in die Wahrheit, so blickt man in eine ganz andere Welt als diesenige ist, in der Eigenschaften und Vorgänge an seelischen und körperlichen Einzelwesen wechseln. Zier ist kein Wechsel, kein Entstehen, keine Veränderung. Zier wird Unsinnliches und überssinnliches greisbar, hier berührt uns zeitlose Gewalt. Man kann diese zwingende Idealität nicht einmal leugnen, ohne nur immer erst recht danach zu greisen. Denn wer die Wahrheit leugnet, will sa, daß sein wahrheitsleugnender Satz gilt. Der Strahl des Geltens muß auch auf seine Behauptung fallen, sonst wäre sie falsch. Damit verfällt er schon in Widerspruch mit sich. Das unsinnliche Licht der Wahrheit, gegen das er stritt, ist aufgeblitzt und hat seinen eigenen Satz in Unsinn verwandelt.

Wir nannten die Ewigkeit und Unveränderlichkeit der Wahrheit. Wie es keine vergängliche Wahrheit gibt, so gibt es auch keine verseinzelte Wahrheit. Alle Wissenschaft ist eine Wissenschaft. Sier ist absolute Kinheit und Selbigkeit. Die Wahrheit gestaltet sich nur in Jusammenhängen, eine vereinzelte Wahrheit wäre keine Wahrheit. Wir durfen von einem Reiche der Wahrheit sprechen, wo jede mit jeder zusammenhängt. Eine Wahrheit ist alle Wahrheit. Widerstritte eine Wahrheit den übrigen, so zerfiele das ganze Reich der Wahrheit.

Dieses eigentümliche Licht der Wahrheit hat man manchmal, da man es nicht wegleugnen konnte, zu verkleinern gesucht, indem man es "abstrakt" und "unwirklich" gescholten hat. Man vermeinte gerade in den obersten logischen Geltungen reine Sormalitäten, unfruchtbares analytisches Beziehungsgewebe zu erblicken. Aber mag das alles Selbstverständlichkeit, Eristenzlosigkeit, abstrakte Sorm sein, so bleibt es doch die Gestalt einer Seinsart, die unser Ersinden übersteigt, und die mit der Gewißheit, die von ihr ausgeht, die Relativität und Subsjektivität des sinnlichen Wahrnehmens aus dem Selde schlägt. Was ich mit leiblichen Augen rot sehe, kann ein anderer grau sehen; was wir aber geistig als Wahrheit einsehen, das behält immer und für alle denselben Sinn, dieselbe Bedeutung.

So ist neben das Reich des Eristierens das Reich des Geltens getreten. Dem realen Geschehen stellt sich ideales Bedeuten zur Seite. Realität dort, Idealität hier! Das soll nicht besagen, daß das reale Geschehen etwas Wesenhafteres ist, das ideale Bedeuten etwas Wesenloseres. Es sind und bleiben zwei Welten, die so völlig verschieden sind, so gänzlich auseinanderklaffen, daß es gar keinen Sinn hat, die eine der anderen als Muster vorzuhalten. Sie sind gegeneinander uns meßbar.

Indessen, bauen wir uns hier nicht selber eine Wand auf? Gewiß, wenn von Wahrheit schlechtweg die Rede ist, so mag uns so sein, als träte vor unser geistiges Auge ein übersinnliches Licht des Geltens, das für sich west. Aber alle besonderen Wahrheiten, eine Tatsache, ein Begriff, ein Gesetz, gelten nicht in sich selbst, sondern sind Tatssachen, Begriffe, Gesetze, die auf etwas bezogen sind.

Unzählige Begriffe und Gesetze weisen auf Eristenzen hin, die sie umfassen. Sie bedeuten etwas, das von vielen Einzelwesen oder von ihren Vorgängen gleichmäßig "gilt". Da mag sich die Meinung sestssetzen, daß auch sie eristieren. Insbesondere: bei allen Individuen einer Gattung kehren bestimmte Merkmale immer wieder, durch die sie sich von den Einzelwesen anderer Gruppen unterscheiden. Wie, wenn diese auszeichnenden Merkmale, in denen jene Individuen ihre Artsgleichheit bekunden, schon selbst das begriffliche Wesen jener Individuen wären? Oft genug ist das behauptet worden; die Summe der

"gemeinsamen" Merkmale ergabe den Gattungsbegriff, er eristiere als Merkmalshaufen.

Nichts kann falscher sein. Wenn zum eisernen Bestande des Menscheitsbegriffes der "aufrechte Gang" gehört, so bedeutet das teineszwegs, daß die Menschen einen gemeinsamen aufrechten Gang haben. Sie gleichen sich im aufrechten Gang, haben aber nicht den gleichen Gang. Jeder geht anders. Es handelt sich hier überall um Ahnlichkeiten, nicht um gemeinsamen Besitz. Begriffe und Gesetze sind geltende unsinnliche Beziehungen zwischen Dingen, zwischen Vorsgängen, zwischen Gegenständen aller Urt. Sie sind tein Allgemeines, das bloß in dem gemeinsamen Namen läge, mit dem mehreres einzelnes bezeichnet wird, das auf uns gleichartigen Eindruck macht; sie sind auch tein inwohnendes Gattungsgleiches, das in den Dingen eristierte, oder überhaupt eristierte, von dem die Dinge wie von einer Art Juckersaft durchtränkt wären oder das sie wie ein Leim überzöge, aus dem ihre Einzelheiten und Besonderheiten heraushingen. Sondern Begriffe und Gesetz sind geltende Einheiten des Ahnelns.

Das gattungsmäßige Wesen des Menschen 3. B., sein Begriff, wird mittels eines Systems von Abnlichkeiten gedacht, die zwischen allen Menschen in bezug auf gewisse Merkmale bestehen. Alle Menschen ähneln sich im aufrechten Gange, in der Sprachfähigkeit und in Außerungen der Vernunft. Diese anschaulichen Einzelheiten, die regelmäßig wiederkehren, bilden nicht selbst den Begriff des Menschen; sie sind nur die Ansatzunkte, zwischen denen wir geistig die Abnlichkeitselinien ziehen. Die Linien, nicht die Punkte, machen den Inhalt des Begriffs aus. Der Begriff des Menschen besteht nicht aus den anschaulichen und eristenten Merkmalen: er spricht nicht und hat nicht ausrechten Gang, sondern der Begriff des Menschen besteht aus den Abnlichkeiten, die zwischen diesen Merkmalen stattsinden, und ist die unsinnliche Kinheit der Abnlichkeiten. Das unsinnliche Ahneln ist in den Begriff des Menschen aufgenommen, nicht die ähnlichen Merkmale.

Wenn die Ahnlichkeitslinien richtig gezogen sind, so haben sie Wirtlichkeit des Geltens. Es sind dann in der Synthese des Begriffs lauter
wesentliche Ahnlichkeiten aufgenommen, die nicht bloß zufälligen Charakter haben, sondern Ahnlichkeitsnotwendigkeit, Wahrheit des Ahnelns, wir sagen dafür sachliche Verwandtschaft, einschließen. D. h.
aus den angenommenen Grundähnlichkeiten ergeben sich dann Solgeähnlichkeiten. Dieses System zusammengehöriger Ahnlichkeiten umspannt die Einzelwesen, die unter die betreffende Gattung fallen, derart, daß sie sich alle voneinander weniger unterscheiden, als von den Einzelwesen anderer Gruppen. Entsprechend ist es mit den Gesetzen, die Ahnlichteitsnotwendigkeit von Vorgangsfolgen ausdrücken. Jedes Kausalgesetz 3. B. ist die geltende Ahnlichkeit des Nacheinander von regelmäßigen, nicht umkehrbaren Geschehensfolgen mit dem zeitlosen Verhältnis von Grund und Solge.

Der Auffassung der Begriffe und Gesetze als geltender Uhnlichkeits: fysteme steht noch immer die alte Lehre des Aristoteles im Wege, daß es ein Allgemeines in den Dingen gabe. Es ift nur die grobere Wendung des versteinerten Dogmas, wenn man glaubt, dies in den Din= gen angeblich eriftierende Allgemeine feien die "gemeinfamen Mertmale". Gerade unfere Entgegnung, Begriffe feien Gattungsabn = lichteit, die nicht eristiere, sondern gelte, wird von den feineren Uristo= telikern aufs Korn genommen. Ihnen löst sich die allgemeingültige Uhnlichkeit, die zwischen artverwandten Gegenständen besteht, gur Gleichheit von Teilen in ihnen auf. Daß sich zwei Gegenstände, a und b, ahneln, fei das ficherfte Zeichen, daß fie Gemeinsames haben. Es bedeute, daß ein Teil x, der in beiden gleich fei, mit anderen Teilen zusammen eristiere (mit y in a, mit z in b), durch die sich a und b unterschieden. So fei es auch mit aller Gattungsähnlichkeit. In den Sarben 3. B. gabe es einen gemein famen Beftandteil "Sarbe fchlecht= weg" und einen unterscheidenden "Sarbbesonderheit". Die Ahnlich= teit der Sarben als Sarben beruhe auf der Gleichheit jenes ihren "lo= gifchen" Teils, der in jeder beliebigen Sarbe anwesend fei. Achte man auf ihn allein, fo habe man den Allgemeinbegriff "Sarbe" im Bewußt= fein. Entsprechend bestehe die Gattungegleichheit der Gestalten darin, dat fich jede konkrete Geftalt aus "Geftalt schlechtweg" und "Geftalt= besonderheit" zusammensetze. Achte man allein auf jenen allgemeinen Teil "Gestalt schlechtweg", so habe man den Allgemeinbegriff "Ge= stalt" im Bewußtsein. Wo immer Gegenstände zu einer Gattung gu= fammengehörten, da wohne dasselbe Gattungsgleiche ihnen allen ein; es sei in die raumzeitliche Beschaffenheit eingesenkt und mit ihr ver= fcmolzen, als waren die Gegenstände wie von einer Urt Buderfaft durchtränkt, oder als überzöge fie ein Leim, aus dem ihre Einzelheiten und Befonderheiten berausbingen.

Dieser Versuch, das Eristierende um "logische Teile" zu bereichern, hinkt schon deswegen, weil sich Uhnlichkeit und Teilgemeinschaft nicht deden. Es gibt Teilgemeinschaft ohne Ahnlichkeit. Welche Uhnlichkeit hätte ein abgerissenes Stuhlbein mit dem Stuhle, die Sunf mit der

Acht, HHO mit HO? Andererseits gibt es Ahnlichkeit ohne Teils gemeinschaft, 3. B. tiefer Ton, dunkele Sarbe, Kreis und Ellipse. Die neuere Gestalts und Ganzbeitslehre ist voll von solcher Erkenntnis.\*)

So bleibt es dabei, daß in Gesetzen und Begriffen Uhnlichkeiten ihr Gelten kundtun, nicht gleiche Teile ihr Eristieren, mögen jene immershin Eristierendes umfassen.

Ju dem Gelten von Begriffen und Gesetzen gesellt sich das Gelten von Tatsachen. Die Vorgänge, die als die Schlacht bei Cannä einsma! Jeit und Raum gefüllt haben und sinnliche Wirklichkeit gewesen sind, sind ohne Wiederkehr vorbei. Aber daß jene Schlacht einstmals stattgefunden, sich in solchem Raume und zu solcher Jeit abgespielt hat, ist eine Tatsache, die in alle Ewigkeit dieselbe Wahrheit bleibt und nicht vergehen kann. Jeit ist im Lichte der logischen Geltung zur Ewigkeit geworden.

Nach allem: mit dem, was in der Art der Wahrheit gilt, scheint sich ein neues Reich des Gegebenen aufzuschließen. Neben das raumzeitlich Gegebene scheint hier ein raumlos und zeitlos Gegebenes zu treten. Ein starrer Dualismus türmt sich hier vor uns auf.

## Geleugnete Realität des Geltens.

Es scheint keine Möglichkeit zu geben, daß unser Einheit suchendes und forderndes Denken den Dualismus auflöst. Man müßte denn einen metaphysischen Gewalthieb tun und eine der beiden Welten aus der Wirklichkeit oder doch Vollwirklichkeit streichen. Nur die Welt der Körper und Seelen sei real, die Welt des Geltens sei imaginär —

<sup>\*) &</sup>quot;Eine Melodie, eine rhythmische oder optisch-räumliche Gestalt, ein Sinngebilde aus Gedanken oder eine geschlossen Gerichtetheit des Strebens — dergleichen uns zweiselhaft wirkliche Ganze bleiben einander zum Verwechseln ähnlich, sie werden unter Umständen schlechthin als dasselbe ausgefaßt, auch wenn sie dermaßen transponiert sind, daß der Erlebende das eine und das andere Mal nicht zwei Teile als gleich oder ähnlich vorsindet. Dagegen wenn auch Jahl und Sonderqualität der Teilinhalte gleich bleiben, es ändert sich aber um ein geringes die Weise, vollends das Gesamtspstem ihrer Bezogenheiten — man vertauscht z. B. in einer Melodie nur den zeitlichen Ort zweier Töne, oder man stellt sich subsetzt auf einen anderen Leitton ein —, so bleibt der ganze Kindruck nicht mehr er selbst, und Entsprechendes gilt gegebenenfalls von dem intendierten Gegenstande. Beide werden von Grund aus zu etwas anderem. Es gehört zu den Wesenseigentümslicheiten des selisschen Geschehens, daß in ihm Gleichheit und Ahnlichteit nicht, wie bei manchen physischen Kompleren, gebunden ist an das Vorhandensein gleicher und ähnlicher Teile." Aus "Teue Psychologische Studien". Gerausgegeben von Selix Krueger. Erster Band, erstes Gest "Komplerqualitäten und Gesühle". Jur Kinssührung "über psychische Ganzheit" von Selix Krueger. S. 82.

oder umgekehrt: nur Wahrheit, Geseth, Begriff besäßen wesenhaftes Sein. Alles Individuelle sei wefenlos.

Bekanntlich hat die letztere Auffassung nicht nur im Mittelalter geherrscht. Immer wieder, sowohl vor dem Mittelalter, wie nach dem Mittelalter, bis in die Gegenwart wird behauptet, daß nur das Allgemeine wesenhaft, das Einzelne wesenlos sei.

Das Allgemeine geht nach Plato dem Einzelnen im Range vor. Es existiert ewig als eine Welt von Ideen, jenseitiger Musterbilder, versseinelter Begriffe; alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis. Die Gatztung "Eichbaum", "Farbe" stand in ewiger Gültigkeit da, ehe es Eichbäume gegeben hat und Farben im Spiele des Sonnenglanzes entsstanden sind, und sie bleibt bestehen, wenn es keine Kichbäume und keinen Sonnenglanz mehr gibt. Sagt man nicht andererseits, daß Gesetze wirken, daß sie alles Einzelgeschehen beherrschen? Die Rede geht auf Spinoza zurück. Nach ihm gibt es keine Dingursächlichkeit, sondern nur die Ursächlichkeit des Gesetzes, der mathematischen Ordnung, die Gott selbst ist.\*) Alle Vereinzelung, alle Besonderung sei Beschräntung und Negation. So sehr war eine Zeit, in der sich die Menschheit die Sühlsäden für Unsichtbares noch bewahrt hatte, von der Suprematie des Logos über das Individuum überzeugt!

Der nichts als Sinnengläubige wird diesen Weg nicht gehen. Er hält umgekehrt an der Vollwirklichkeit des körperlichen Seins sest und möchte die ganze Welt des Geltens als eine bloße Phantasmagorie in die Seele schieben. So insbesondere der Materialist. Sier ist die Stelle, wo auch er von der Seele sprechen muß, um nicht von einer Welt der Geltung sprechen zu brauchen. Er bedient sich der Annahme unseres vorstellungsbildenden Bewußtseins, das all jenen abstrakten Schein in sich erzeuge. Durch eine gedankliche Selbsttäuschung beim Benennen der Dinge entstehe in uns der logische Schein.

Wir brauchten nämlich aus Bequemlichkeit Gattungsnamen, um mehrere Gegenstände, die den gleichen Eindruck auf uns machten, gesmeinschaftlich zu bezeichnen; z. B. "Mensch" von Cäsar, von Sokrates, von Goethe und jedem anderen Einzelmenschen, oder "Sarbe" von rot und blau und gelb und allen anderen einzelnen und besonderen Farben. Diese gemeinsame Bezeichnung verführe uns dazu, an ein alls gemeines Wesen, ob man es platonisch oder aristotelisch lese, zu glausben, das in jedem damit bezeichneten Dinge wirklich vorhanden sei.

<sup>\*)</sup> Vgl. Schwarg, "Das Ungegebene" S. 50/51.

Der Gebrauch der Sprache betrüge uns mit der Vorstellung imas ginärer Wesenheiten.

Man sieht: dem Materialisten wird die Seele mit ihrer Sähigsteit, gemeinsame Namen zu geben und sich daraus tünstliche Denkzgebilde, die allgemeinen Begriffe, zu schaffen, denen sie dann wirkliches Sein zuschreibe, zum bequemen Mittel, um die zeitlose Welt des Geltens verschwinden zu lassen, um Wahrheit zu einer bloßen Rechenmunze des menschlichen Verstandes herabzudrücken. Es ist schon so, der Materialist braucht die Seele, um in ihr das Reich idealer Wesenheiten zu begraben, wie er die Seele wiederum in dem Tanze der Gehirnatome begräbt. So sinden alle geistigen Lebensforderungen ihre Kirchhofsruhe, und man darf das stolze Bewustssein haben, nur als Sinnenwesen da zu sein und nur mit Sinnlichem rechnen zu dürfen.

## freischwebende Sinnwesenheiten.

Den meisten heutigen Philosophen taugt weder die nominalistische, noch die universalistische Schächtung. Sie verzichten in bezug auf das Verhältnis der Geltungswelt und der Welt eristierender Einzelwesen auf alle Ableitungsversuche. Man läßt beides nebeneinander besstehen, in einem ungeschlichteten Dualismus. Jedes Reich bedeute seine eigene Wirklichteit. Auf der einen Seite der intelligible Kosmos, goethisch gesprochen, das Reich der Mütter! Jeitlose Beziehungen spielen hier, logische Bedeutungen ordnen sich miteinander unter und über. In dem Sinngehalt von Sätzen, die in sich bestehen, gliedern sich die Wesenheiten reiner Begriffe. Über alles spannt und entbindet sich der ewige Gehalt von Jahlen. Gesetze entsalten den Geist ihrer Notwendigkeit, die all das ideale Dasein eint und durchdringt. So sieht die logische überwelt aus.

Auf der anderen Seite die empirische Welt! Unendliches Geschehen kommender und gehender Gestaltungen. Sie drängen sich in Jeit und Raum; hart stößt alles das Einzelne und Vereinzelte auseinander. Jerssplitterung über Jersplitterung; dennoch ist all das atomhafte Sein zu Massen und Massenwirkung zusammengeballt.

So schroff stehen sich die beiden Welten, das Reich der Einzelzeristenzen und das Reich des Geltens gegenüber. Über diesen bodenzlosen Schlund führt kein Machen, keiner Brücke Bogen und kein Anker sindet Grund. Es ist modern geworden, sich bei solchem Dualismus zu beruhigen. Monistischen Denkens, das in der Vorkriegszeit die uns

finnlichen und übersinnlichen Gegebenheiten einfach durchstrich, ist man herzlich müde geworden. Man hat wieder wie im Mittelalter Organe bekommen, um neben dem, was eristiert, in dem, was gilt, eine andere Seite der Wirklichkeit zu spüren. Aber man hat noch nicht den metaphysischen Schlüssel gefunden, der von der einen zur anderen Seite schließt.

Noch mehr! Nicht in zwei, sondern in drei Welten klafft uns Zeutigen der Bezirk des Gegebenen auseinander. Sur das geistige Auge nämlich teilt sich die unsichtbare Welt in zwei Regionen. Neben dem Reiche des Geltens schält sich ein Reich der Werte hervor. Es hat ein eigenes ideales Wesen, das sich sowohl von allem raumzeitzlich Existierenden, wie von allem, was gilt, abhebt.

## Die Problematik des Wertbegriffes.

"Wert" ist das, dessen Dasein wir dem Nichtsein vorziehen. Diese allgemeinste Definition des Wertes umfaßt sowohl das Nünliche, wie das Schöne, wie das Gute. Es ist eine subsettivistische Definition. Sie sett voraus, daß ein vorziehendes Wesen da sei, für welches etwas als wertvoll erscheint, sei es nünlich, sei es schön, sei es sittlich gut. Bei den Nünlichkeitswerten erkennen wir sofort, daß sie nur in Beziehung auf Menschen Werte bedeuten. Aber zugleich drängt sich der merkwürdige Unterschied dessenigen, was wir "schön" und was wir "sittlich gut" nennen, auf. Der Wertcharakter des Schönen und des sittlich Guten gibt sich viel obsektiver. Sier sind wir viel eher geneigt, zu sagen: das sittlich Gute und das Schöne könnten auch ohne Beziehung auf den Menschen ihr eigentümliches Wesen haben; sie möchten etwas bedeuten, das in sich selbst wertvoll wäre. Beim Nünlichen ist das undenkbar; beim Schönen und Guten kann man es denken, und Tausende von Menschen haben es sich so gedacht.

Junächst das Schöne!\*) Es deucht vielen wie ein Glanz, der in oder auf den Dingen selbst liegt; wie ein überzug, ein Seingehalt, von dem sie die schöne Erscheinung haben. Oder auch: daß die Dinge schön sind, bedeute, daß der Schein eines unsinnlichen Lichtes auf sie falle. Es gebe irgendwo metaphysische Schönheit, reine stofffreie Sormen, den idealen Typus jeder Gattung, den jedes einzelne der nach ihm gearteten Dinge nachahme, ohne ihn je zu erreichen; gegen

<sup>\*)</sup> Es handelt fich im Solgenden nicht um unfere eigene Stellungnahme, sondern um abweichende Auffassungen, deren Unterschiede gekennzeichnet werden sollen.

das reine jenseitige Ideal bleibe das irdische Nachbild immer zurück. Das Leben entferne sich vom Ideal. Aber "dringet in der Schönheit Sphäre, und im Staube bleibt die Schwere mit dem Stoff, den sie beherrscht, zurück; nicht der Masse qualvoll abgerungen, schlank und leicht, wie aus dem Nichts gesprungen, steht das Bild vor dem entzücken Blick". So Schiller in "Das Ideal und das Leben". Er hat diese Gedicht Plato nachempfunden, der für alle Dinge transzendente Urbilder, überirdische Muster, annahm, die in ihrer zeitlosen Schönheit mit dem Morgenglanze der Ewigkeit leuchten. Sür ihn, den Griechen, waren diese immerschönen Ideen zugleich bestehende Begriffe, verseineltes Gattungsallgemeines. Asthetischer Wertgehalt und logischer Sinngehalt galten ihm vermählt.

Auch für die Romantiker war die ganze Welt eine Sieroglyphe der Schönheit, eine immerseiende Gottesschönheit, die zunächst rein und lauter für sich eristiere, aber sich dann auch über alle Dinge ers gieße und sie in überirdischen Schimmer hülle. "So seh' ich in allem die ewige Jier", läßt Goethe im Türmerliede den Lynkeus sagen.

Dies Beispiele vom ästhetischen Wertrealismus im Altertum und in der Neuzeit!

Eine andere Wertart bedeutet das Ethische, das sittlich Gute. Auch den ethischen Wertgehalt stellt man fich gern als gegebene Wirklichteit vor. Was ist der Gott des Christentums anders als eine Personifizierung des Guten? Sein Simmelreich bleibt in ewiger Gegenwart, auch wenn Berge und Meere verschwinden, Erden und Sonnen vergeben. Die Wirklichkeit des ethisch Wertvollen braucht nicht als perfonliche Art gedacht zu werden. Mit größter Energie bat Sichte die unpersonliche Selbständigkeit und Eigenwesentlichkeit des fittlichen Wertes vertreten. In feinen früheren Schriften bedeutet ibm die moralische Weltordnung ein sich felbst schaffendes Gutes, das, um gegenständlich und sichtbar zu werden, die Welt schafft, als das "verfinnlichte Materiale" für Pflichterfüllung. In seinen späteren Schriften spricht Sichte von der "göttlichen Idee". Als eine geistige Macht wefe fie in uns hinein; ihr Licht entbrenne in der Seele hingegebener Menschen und treibe diese zu begeisterter Cat. "Der Trieb des bloß natürlichen Daseins geht auf das Beharren beim Alten. Wo aber die göttliche Idee rein und ohne Beimischung des natürlichen Untriebs ein Leben gewinnt, da baut fie neue Welten auf den Trummern der alten. Alles Meue, Große und Schone, was vom Unbeginn der Welt an in die Welt gekommen ift, und was noch bis an ihr Ende in sie

kommen wird, ist in sie gekommen und wird in sie kommen durch die göttliche Idee, die in einzelnen Auserwählten teilweise sich ausdrückt."

So Sichtes edeler Wertrealismus, in dem sein hoher sittlicher Idealismus metaphysischen Ausdruck gewinnt. Wer überhaupt unssinnliche Realität zu spüren vermag, den ergreist eben nicht nur der Ewigkeitsgehalt logischer Geltung, sondern vor seinen geistigen Augen gestaltet sich auch ein geistiges All von Werten, in denen das Schöne und das Gute ihre ewige Jier entfalten. Die transzendente unsichtbare Welt bereichert sich um eine neue Provinz.

So ift uns nun das Gegebene auf drei unter fich ungleiche Begirte angewachsen. Raumzeitliche Dinglichkeit, die dem naiven Sinne allein wirklich erscheint; der intelligible Kosmos der Wahrheit und das Reich der ewigen Jier, der überfinnlichen Wertewelt. Um fo größer wird die Schwierigkeit, wie wir das Verhältnis von all den dreien zu verstehen haben. Micht nur bleibt jene Kluft zwischen der Raum= zeitwelt und der logischen Geltungswelt aufgeriffen, vor der wir vorbin standen; sondern uns starrt noch dazu ein neuer Dualismus im Verhältnis von dinglicher Erifteng und Wert entgegen. Weiteres Rätsel webt um die Beziehung zwischen den beiden unsichtbaren Welten untereinander, zwischen Wert und Geltung. Wir find geradezu mitten in einem Trialismus. Er läßt fich nicht dadurch verdeden, daß man die logischen Sinnwesenheiten und die griologischen Wertwefenbeiten einfach vereinerleit, wie das beute vielfach geschieht, Logische Sinnhaftigkeit und Wertgebaltigkeit bleiben verschiedene Bezirte untereinander, ebenfo wie Wert und Geltung ihrerseits verschiedene Begirke bleiben gegenüber dem, was raumzeitlich eriftiert.\*)

Der Materialist freilich glaubt immer wieder bequem über alle Alippen hinwegspringen zu können. Nach demselben monistischen Rezept, wie er logische Geltung in subjektive Siktion umgedeutet hatte, verssucht er auch alle Wertrealität aus der Welt zu streichen. Sinter aller Rede von Wert stünden nur die subjektiven Lindrücke empfindender Seelen. Die Lust, die von einem Gegenstande, einem Kreignisse in ihnen geweckt werde, erscheine ihnen wie ein Gut, das sich von außen mitteile. So sei es nur eine Illusion, eine in uns selbst erwachsende Illusion, daß die Dinge Wert bei sich führten, oder daß es gar eine übersinnliche Wertewelt gäbe. Die Seele selbst sei eine Illusion, und

<sup>\*)</sup> Geltung ift auch auf Korperliches, fittlicher Wert ift nur auf Seelisches bezogen.

daß sie sich von einer seienden Wertewelt angemutet fühle, sei vers doppelte Illusion.

Demgegenüber ist von Sichte das umgekehrte Weltbild aufgestellt worden: Was dem Materialisten einzige Wirklichkeit ist, das stoff-liche Dasein, das rein physische Leben, das gerade hat Sichte als nichtseiend gezeichnet. Nach Sichte ist nur der Mensch, der in der Idee lebt und in dem sie lebt. Wo ihr Wertgehalt nicht durchdringt, da ist Tod und Verwesung, auch wenn der Mensch voll animalischer Lebendigkeit ist.

## Eine Dreiheit von Welten?

Wir hatten drei Welten kennengelernt: die Welt des Eristierens mit ihren körperlichen und seelischen Einzelwesen, an denen Eigenschaften und Vorgänge rastlos wechseln; die Welt des logischen Geletens, in der der Sinn, den ein grammatischer Satz, eine mathematische Gleichung, ein physikalisches Gesetz haben, ewig derselbe Sinn bleibt; und die Welt der Werte: der Schönheit, die uns aus den Gegenzständen der Kunst und Natur entgegenzustrahlen scheint, und des sittlich Guten, das Sandlungen und Gesinnungen mit innerem Wertzlicht durchleuchtet. Nicht zu vergessen der heiligen Weihe, in der sich uns Gegenstände wie Vaterland, Menschheit darstellen. Stehen diese Welten beziehungslos nebeneinander? Bliebe uns nichts übrig, als in eine rätzelhafte Dreiheit, wobei alles auseinanderklafft, Wert, Wahrheit und raumzeitliche Eristenz, hineinzustaunen?

Einer Weise Vermittlung herzustellen, haben wir schon gedacht, einer Weise freilich, bei der jede Wirklichkeit von Gelten und jede Wirklichkeit von Wert hoffnungslos in Trümmer ging: nämlich daß man die menschliche Seele zur Schöpferin alles dessen machte, was als Wahrheit und Wert in eigener Gegebenheit da zu sein schien, daß man alles logisch Geltende für täuschendes Gemächte, Artefakt der namengebenden Sprache, hinstellte, allen Wertgehalt für ein sich nach außen wersendes Licht von Lust erklärte. Infolge der Berührung mit Gegenständen wechsele der seelische Justand bald in angenehmer, bald in unangenehmer Weise. Das Lustgefühl oder Unlustgefühl, das die Wahrnehmung der betreffenden Gegenstände in uns auslöse, breite sich gleichsam über diese Gegenstände aus. Jeder Gegenstand sei wie Landschaft, die die Prägung unserer heiteren oder trüben Stimmung annehme.

Aus Geltung war nominalistische Siktion gemacht worden, aus Wert wird hedonistische Illusion gemacht. Stimmt das, so bleibt nichts von Gegebenheitsland übrig, als die raumzeitliche Welt der Dinge und Seelen, wobei man darüber streiten mag, ob auch die Dingwelt ein bloßes Traumgebild der Seelen sei, oder ob sich umz gekehrt alles Seelenleben zu einem Irrlichtertanz im Gehirn verzslüchtige. Der Materialist glaubt nicht an die Seele. Aber er nimmt gern den Psychologismus in methodischen Gebrauch.

Immerhin, sofern man sich auf den bloßen Eindruck verlassen mag, erscheint Wert als eine schwächere Realität denn Geltung. Man wird mit anderen Worten eher geneigt sein, an eine selbständige Geltung des Logischen zu glauben, als an eine Selbstwesentlichteit der ästhetischen und ethischen Werte. Der Sels der Wahrheit steht geseiter gegen Iweisel da, als der Simmel der Werte. Dieser Simmel scheint wirklich nicht von oben her, sondern nur im Spiel und Spiegel seelischer Vorgänge zu blauen. Wert scheint viel eher auf ein Wesen, das ihn fühlt, als Wahrheit auf einen Verstand, der sie denkt, hinzuweisen.

Daher kann man folgendes Schauspiel beobachten: Köpfe, die nicht darauf verzichten möchten, Werte trot ihrer größeren seelischen Nähe als objektive Werte festzuhalten, retten sich diese Wesenheit, indem sie Wertsein für eine Junktion des Wahrseins erklären. Wo uns Wahrheit ihren Wirklichkeitsgehalt entgegentürme, da umfange sie uns, wird behauptet, zugleich mit dem Gepräge objektiven Wertes. Die Gegenständlichkeit beider, von Wahrheit und Wert, schlösse sich in einer unsinnlichen Gegebenheit zusammen. So die Schule von Beidelberg!

Umgekehrt verfahren diesenigen, die darauf aus sind, die Geltung der Wahrheit in den Strudel der Subsektivität zu reißen, und es auf einem anderen Wege versuchen, als dem alten ausgetretenen, daß man die logischen Begriffe für bloße Benennungskunststücke ausgibt. Sie machen die Wahrheitsgeltung zu einer Junktion des Wertzerlebens, das ihnen von vornherein rein subsektiv zu sein scheint. Wahrheit sei der Ausdruck für biologische Kützlichkeit. Der Sels der Wahrheit wird hier in die Lust des Wertseins gehoben, das seinerseits nicht mehr sei, als farbiger, zersließender Schein in dem Strudel des Lebens. Die logische Geltung ist setzt zu einer pragmatistischen Illussion gemacht worden. "Pragmatismus", das eben ist die Lebre, daß Wahrsein auf Lebensdienlichkeit hinauslaufe.

Immer und immer wieder begegnet uns die Meigung, dem Wahren,

Schönen und Guten ihren objektiven Gehalt zu nehmen und die afthe= tischen und logischen Inhalte für subjektives Gemächte auszugeben. Diese Reigung wird durch den Umstand begünstigt, daß es sowohl ein blindes Surwahrhalten, wie ein blindes Wertschätten gibt, darin als wahr erscheinen kann, was nicht wahr ift, und Wertleeres als wertvoll. Aber wir seben zugleich, daß mittels des eigenen Gel= tungslichtes der Wahrheit alle Truggeltung in ihrer Scheinhaftigkeit durchschaut werden kann. Gerade, daß wir unterscheiden können zwis fchen dem, was wahr ift, und dem, was wahr erscheint, beweift, daß uns irgendwie Wahrheit selbst in der unzweideutigen Eigenart ihres Wefens, das aller Salfchheit entgegengesett ift, entgegenleuchten muß. Was so ist, ift so; jedes So hat sein Somit; So und Michtso schließen fich aus: das ift einleuchtender Gehalt des Wahrfeins. Das find, auf ihren fürzesten Wortlaut gebracht, die oberften logischen Gesetze, in denen fich die Wahrheit felbst offenbart. Sie find gleichsam der kleine Singer, den sie uns hinreicht, und den wir bloß zu erfassen brauchen, damit fie immer naber mit anderen und anderen Bewiß= heiten zu uns kommt. Wo wir mit diesen Gewißheiten in die Wahr= nehmung leuchten, da hört alles bloße Meinen, alles blinde Surwahr= halten auf, da arbeiten wir das Wahrgenommene gur Erfahrung um, da wird Wiffenschaft erzeugt; da ordnet fich das Mannigfaltige und Unterschiedene der finnlichen Gegebenheiten, das in feiner Befondes rung und Vereinzelung die Einheitserifteng vermiffen läßt, unter die Einheits geltung von Befeten.

## Wesen gegen Wesenheit.

So ist uns zum mindesten Wahrheit als eine eigentümliche Realität gesichert. In Sinn, Begriff, Gesetz, Tatsache ist und bleibt unsinnliche Geltung aufgetan, die nicht von dieser Welt des Raumes und der Jeir ist; die nicht mit den dinglichen und seelischen Geschehnissen hinzwegsließt, nicht an der Besonderung des Eristierenden teilnimmt, sondern um alles Eristierende ein Band der Einheit und Ewigkeit schließt. Ieder Versuch, dies Wesen der Wahrheit zu psychologisieren, ihr das Sternentleid der Ewigkeit zu rauben und sie in das Gewand und Gewebe menschlichen Bewußtseins zu verkleiden, muß an dem Wesen von Wahrheit, Geltung scheitern.

Diese Versuche seien nun abgetan. Michts mehr von nominalistischer, nichte mehr von psychologistischer Verballhornung! Aber gerade das

tiefere Verständnis dieses eigentümlichen Gebietes, das wir vorläufig als "Welt" des Geltens, "Reich" der Wahrheit angesprochen haben, müssen wir uns erst erobern.

"Welt" des Geltens, "Reich" der Wahrheit? Bandelt es fich bier wirklich um eine Jenseitswelt, um ein überreich über oder neben den Bezirken von Raum und Jeit? Um ein Softem gleichsam freischwebender, für sich bestebender logischer Wesenheiten, das, von Dingen und Seelen geschieden, in eigener Region ein Dafein batte? Das ware ähnlich wie bei Plato, der feine verseinelten Begriffe an einen intelli= gibelen Ort verfett hatte, oder wie Goethe es schildert: "Mütter thronen bebr in Binfamteit". Derfasser muß gesteben, daß er fich gegen die Vorstellung eines solchen abgezogenen, aller Ding: und Seelen: näbe entruckten Überseins von jeher gesträubt hat. Als er zum erften Male, vor Jahren, von Bolganos "Satfinn an fich" borte, da machte ihm einen ftarken und überzeugenden Eindruck das Streben des öfterreichischen Gelehrten, mit diefer Sormulierung den Raum und Zeit und Seelen überlegenen Behalt der Bedeutungs= zusammenhänge, die den Sinn eines Satzes ausmachen, wuchtvoll berauszustellen. Aber daß folder Satfinn irgendwo in einem Mirgendwo ein reines Beifichfelbstfein und Surfichfelbstfein führen follte, das wollte dem Schreiber diefer Zeilen nicht eingeben. Das ift philo: sophisches Geistersehen. Zaben wir denn nicht von Kant gelernt?

Der wissenschaftliche Mensch erschaut nicht seiende Sinngestalten, gegebene logische Wesenheiten, die sich ihm visionär mitteilen. Gezgeben ist ihm lediglich allerlei buntes Erscheinen in der Wahrnehmung. Dies muß in methodischem Denken auf Wahrheit gelesen werden, wie Kant das gezeigt hat. Damit gestalten wir Wesen. "Wesen" im logischen Sinne ist wissenschaftlich gedeutete, nach Wahrheitszmaßstäben gemessen und gesiebte Erscheinung. Die Summe dieses in wissenschaftlicher Methode erzeugten, aus den Erscheinungen gezdanklich herausgeschaffenen Wesens heißt "Erfahrung".

Daß wir freilich das bunte Spiel der Wahrnehmung zu Erfahrung gestalten können, dazu sind wir nur deshalb befähigt, weil uns irgende wie zweisellose Geltung aufleuchtet, nach deren Maßstabe wir gesetzliche Ordnung im Tanze der Erscheinungen erst herstellen können. Geltungsschlüssel müssen uns zu Gebote stehen, nach denen sich das in der Wahrnehmung raumzeitlich Gegebene logisch aufschließen läßt. Wir müssen im Besitze von Verstehenskategorien sein, nach denen wir in der Mannigfaltigkeit der Sinnesdaten Sinn abwägen und be-

greifen können. Es ist lettlich das Licht der logischen Gesetze, das uns hier leuchtet, die unverbrüchliche Einsicht, daß "So gleich So" Gelztung, "So gleich Michtso" Ungültigkeit bedeutet, daß alles Gelten miteinander verträglich ist, daß sedes Gelten von Solgegeltung bezgleitet sein muß.

Genug, wir haben ein Wissen um den Sinn des Geltens, um ein Reich von Geltungszusammenhängen. Aber wie wissen wir davon? Es scheint hier doch irgendwie ein selbstleuchtendes Licht zu geben, das sich unserm Denken mitteilt. Denn dabei bleibt es, daß wir die logischen Gesetze nicht erträumen oder erfinden, sondern einsehend vorssinden, daß sie mit dem Sinn ihres Geltens zwingend vor unsere Seele treten, so daß wir sie anerkennen müssen, ob wir wollen oder nicht. Sierfür scheint bloß die platonische Deutung übrig zu bleiben. Es sieht wirklich zunächst so aus, als ob ein System unsinnlicher Wesenheiten gegeben sei, das dem geistigen Auge der Seele zugänglich sei. Ihrer reinen Wesensschau oder Intuition offenbarten sich die logischen Wesenheiten.

Gemach! Mir scheint die Neigung heutiger Philosophen, einer platonisierenden Auffassung zu huldigen, auf die Scheu zurückzugehen, den viel belasteten Begriff Gottes in ihr System einzuführen. Sie wollen es vermeiden, mit einem Sprunge in die Theologie Philosophie zu machen.

Da ist der Theismus mit seinem anthropomorphen Gottes= bilde, das nach dem Vorbilde des menschlichen Seelenlebens gezeichnet wird, und das mit dem Rätsel der Schöpfung aus nichts, der einen — dennoch in Dreiheit entfalteten — Persönlichkeit, und der Fleisch= werdung in jungfräulichem Schoße, sowie mit anderen Bürden des Dogmas beschwert ist.

Da ist der Pantheismus, der das Verhältnis der Einzelwesen zu dem göttlichen Allwesen undurchdringlich untlar läßt und einem unsgeistigen Naturalismus so schwer auszuweichen vermag. Man bes greift, daß sich philosophisches Denken dem Strudel, der in diese Scylla oder sene Charybdis reißt, nicht anvertrauen mag, daß es sich lieber der Vorstellung geistiger Welten zuwendet, als der eines göttlichen Wesens.

Dennoch entfremdet sich philosophisches Denken damit dem philosophischen Triebe nach Einheit. Einheit ist das älteste und beste Wort aller Philosophie. Es wäre doch ein klarer Gewinn, wenn sich die Eigenart logischen Geltens irgendwie in Gott gegründet zeigte. Die

Realität dieses Geltens schwebte dann nicht sozusagen in der Luft; die Wesentlichkeit der Wahrheit wäre nicht zu Wesenheiten verseinelt, die ein Twischenreich oder Überreich erfüllten. Es wäre ein Mittelpunkt gefunden, in den beides einmündete und Wechselbezogenheit auch aufzeinander gewönne: hier logische Geltung, dort das raumzeitliche Sein der Kinzelwesen. Lassen wir also den erhabenen Gedanken in unsere Krörterung ein, der mit dem Namen "Gottes" ausgedrückt wird! Wir wollen einmal bei den verschiedenen Vertretern dieses Gedankens anfragen, wie sich nach ihnen Gott und logisches Gelten verhalten, und ob unser Wissen von logischer Geltung etwas damit zu tun hat!

# Logisches Gelten und göttlicher Verstand.

#### a) Der anaragoreische Typ und seine Sortbildung.

Mehrere Typen von Antworten liegen hier vor. Der erste ist durch Schillers Worte gekennzeichnet "Boch über der Zeit und dem Raume webt allmächtig der höchste Gedante." Schon Unaragoras bat im fünften vorchriftlichen Jahrhundert angenommen, ein göttlicher Ingenieur, der Mus, dente die gesetzliche Ordnung (man fagte damals die Barmonie) der Welt. Durch einen einmaligen Unftog habe er die Bewegung des Stoffes so eingerichtet, daß sie im Sinne folder Barmonie verlaufe. In driftlichen Gottesvorstellungen kehrt, mit ge= wiffen Abanderungen, dasselbe Schema wieder. Un Stelle des Un= stoffes vorhandener Maffen tritt die Schöpfung aus Michts; an Stelle des Bildes von Ordnung und garmonie, das Gott in feinem Denken bege, und das ibn treibe, dementsprechend die Welt zu gestalten, tritt göttliches Gattungsdenken. Gottes ewiger Verstand bege in fich die idealen Wesenheiten oder Wahrheiten der Dinge. Diese lasse er immer und immer wieder in den taufend und aber taufend Einzelwefen, die er ins Dasein rufe, sich verfinnlichen. Ober auch, man meint, daß Gottes Verstand nicht so febr von den einzelnen Urbegriffen der Dinge erfüllt, sondern mathematisch eingestellt fei. Er dente das gange Weltgeschehen sozusagen in der Einheit einer Differentialgleichung. Wie das mathematische Gefetz des Kreises für alle möglichen Einzelfreise gelte, so gelte das Weltgesetz in Gottes Verstande für alles mögliche Geschehen, das ift oder sein wird, sein Wille aber verwirk: liche in jedem Zeitpunkt die Bestimmtheit, die von der Weltformel bann verlangt werbe.

Diese Auffassungen sind überholt. Bei ihnen bleibt das Verhältnis

des göttlichen Bewußtseins zu dem ewigen Gelten der Wahrheit, mag es fich um begrifflichen Sinngehalt oder um mathematische Gefetz= lichkeit handeln, reichlich unklar. Ift das alles eine Regel, die fich Gott felbst fett? Ein bloges Spiel feines Vorstellens, dem er nachber in Raum und Zeit eine irdische Wirklichkeit entsprechen läft? Das Logische ware dann bei Gott ein selbstgegebener Inhalt seines Denkens, während es uns mit dem Jwange einer höberen Realität, als ein uns verbrüchliches Soll, gegenüberftunde. Man versteht die Scheu, Gottes Denken fo darzustellen, daß es fich, gleich dem unfrigen, einer Würde der Wahrheit, logischem Gelten, das ihm überlegen ware, zu beugen hätte. Aber wiederum ftogt es uns ab, daß die Jufälligkeit einer Willfür, fei es auch göttlicher Willfur, den Motwendigkeitssinn von Wahrheit und Geltung binwegstehlen follte. Alles Dafein und alles Verhältnis von Erifteng und Geltung entspränge, wenn es fo ware, dem Belieben eines oberften Bewußtseins, das in der Beschaffenheit feines Wollens und Denkens dem unfrigen gliche, in der Leiftung es unendlich überträfe. Im Willen Gottes die Allmacht, durch die er Einzelwesen aus dem Michts schüfe; in seinem Denten das Erfinnen begrifflicher Geltungen, denen er in allem einzelnen, das er fcufe, zeit= liche Abbildlichkeit liebe.

Die Untinomie: Gott in seinem Denken nicht allmächtig, wenn ihm logisches Gelten das Maß der Wahrheit vorschriebe, die Wahrheit in ihrem Gelten nicht notwendig, wenn Gottes Belieben ihren Sinn bestimmte, hat die Gottesvorstellungen, die diefen, fagen wir "anaragoreischen" Typ tragen, weitergetrieben. Gott, hat man ver= beffernd gefagt, fei der ewige Selbstdenter, der ewig fich erkenne. Sein eigenes Wefen, bewußt geworden und verstanden, wenn wir das ewige Gefcheben in ihm mit einem Perfektum nennen durfen, leuchte ibm, wie im Spiegel, in den logischen Geltungen entgegen, die er denke; er habe dabei nicht einzelne geistige Bilder in sich, sondern fein ganges Wefen fei fein Bild, wieder, wenn wir "Bild" nennen durften, was zeitloser Sinn ift. In diesem Bilde erkenne Gott alles, was in ihm enthalten fei, mit einem Schlage. So erfinne und erdente Gott nichts. Seinem Denten fei Willtur und Belieben fern; mit innerer Notwendigkeit erfasse er sich felbst und in sich allen Sinn, den es geben konne. Diefe Motwendigkeit, die die eigene Motwendigkeit göttlichen Wefens fei, leuchte in unferm Denten auf, wenn wir logischer Geltung gewiß wurden. Gott felbst habe, als er uns erschaffen, das Wiffen um folche Geltungen in die Seele gelegt; daber

die Alarheit und Wahrheit, mit der die logischen Gesetze in unser Bewußtsein träten.

Um zusammenzufassen: Gott wird hier als ein oberstes Bewußtsein gedacht, das seit Ewigkeit eristiert hat, ehe es anderes Leben und Bewußtsein gab. Dieses Bewußtsein erkennt und will; es erkennt, indem es sich und in sich unendlichen Sinngehalt in zeitloser Geltung erfaßt. Diese von Gott gedachte logische Gegenständlichkeit wird Impuls für sein Wollen. Das Wollen Gottes ist unendliche Kraft, die alles Kinzelne und Besondere ins Dasein ruft. Weil Gottes Wollen und Denken unverbrüchlich übereinstimmen, zeigt sich all dies Kinzelne und Besondere logischer Geltung unterworsen; über seine sinnzlichen Erscheinungen sind gleichsam unsinnliche Begriffe und Gesetze ausgespannt. Gott läßt diese auch uns erkennbar werden. Er schafft in immer neuen Schaffensakten unsere menschlichen Seelen. Die Vorsstellungen, in denen wir Geltung denken, man nennt sie die "obersten" Begriffe, schafft er dabei in uns hinein. Sie heißen insofern auch "angeborene Ideen".

Die Schwäche solcher Auffassung liegt auf der Sand. Die Lösung gerade der Sauptfrage, die uns beschäftigt, ist über das Anie gebrochen. Die logischen Geltungen sollen Gottes eigenes Wesen bedeuten? Insem er sich erschaut, erschaut er jene? Aber Gott ist ja; als ein perssönliches Geistwesen höchsten Wollens und Denkens eristiert er; seine Eristenz ist unendliches Dauern in unendlicher Zeit. Unter dem Blicke welcher Selbstauffassung könnte dies Jeit erfüllende Eristieren umsschlagen in zeitloses Gelten, die eristierende Einzelhaftigkeit in allz gemeines Gesetz? Eine Selbstauffassung, die sich in solchen Unmögzlichkeiten bewegte, schlüge dem Wesen der Wahrheit, die in ihr bez gründet sein soll, ins Gesicht.

#### b) Der philonische Typ und seine Sortbildung.

Ein anderer und feinerer Typ, göttliches Denken und Gelten in Beziehung zu bringen, ist der philonische. Nach biblischer Lehre läßt Gott durch sein allmächtiges Schöpferwort alle Dinge aus dem Nichts hervorgehen. Für den Juden Philo von Alexandria, der um die Jeit Jesu lebte, nahm dies Wort eigene, göttliche Lebendigkeit an. Er sah es als ein Geistwesen, den Logos. Wie der Logos ewig aus Gott erzeugt sei, so erzeuge der Logos ewig in sich. Er falte sich ohne daß sie aus ihm heraussielen, in einzelne Kräfte oder Ideen aus einander. Philo betrachtete die Ideen als ebensoviele Unterengel,

in die sich der eine Logos kraft immer neuer überzeitlicher Zeugungen, gliedere und untergliedere.

In der Solgezeit verschwanden die Personifikationen aus dem Logosbegriff. Das Denten des Logos, diese Uberzeugung drang mit der Kraft einer Offenbarung durch, find die unfinnlichen Geltungen. In seinem Denken leben die Ideen, statt daß er sie vorstellt; so hat es teine Uhnlichkeit mehr mit unferm Denken. Letzteres ift auf etwas anderes, von dem es sich unterscheidet, gerichtet. Bier der Utt unferes Denkens, dort das Objekt, das uns gegenwärtig wird! Subjett, Objett, eine stete 3weiheit: fo sieht unser Denken aus. Sogar in der Selbstwahrnehmung, darin ich mich felbst etwa als Wollenden erfasse, weicht die Zweiheit nicht. Auch in mir bleibt das Wollen von dem Bemerten unterschieden, darin es bemerkt wird. Gang anders das Denken des Logos, wie man es immer fühner bestimmte. Der Logos ift, was er denkt. Er denkt Geltung, fo ift er felbst das logische Gelten. Dor diesem Denken fteben nicht Ideen, als hatten fie Sinn und Behalt über ihm. Er ift die Wahrheit, und daß er denkt, bedeutet: die unterschiedslose Einheit seiner felbst, der Wahrheit, belebt fich, indem fie fich inbleibend in ein Gewebe immergultiger Beziehungen aus= einanderscheidet.

Es lag nabe, den Logos als alleinige Gottheit anzusehen bezw. die Urgottheit mit ihm zusammenfallen zu lassen, und zwar ohne Um= schweife, nicht wie es im Eingange des Johannes-Evangeliums beißt: "Im Unfang war das Wort und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort." Die Schöpfertätigkeit der ersten Gottheit geht dann auf den Logos über. Die Frage, wie es zu ihm felber tommt, der nun gleichsam frei in der Luft zu hängen scheint, bleibt offen. Jene Schöpfertätigkeit, die auf den Logos übergeht, was für eine könnte es fein? Micht mehr eine, in der die Allmacht eines Willens ausbricht, der Einzelwesen aus dem Michts ins Dasein ruft. Der Logos ift Denken, das Geltung ift, und Geltung, das Denken ift; er ift ewige Wahrheit. Aus solcher gibt es nur logisches Bervorgeben, das zeit= loses Mitgelten infolge gegebener Grundgeltung bedeutet. In einer Wahrheit liegen neue und immer neue Solgewahrheiten ewig und immer gültig eingeschlossen. Wir Beutigen wissen, daßdas ein zeitloses Wechselspiel von Begriffen bleibt, welches unmöglich in Erifteng umschlagen kann. Mit noch so vielen Solgerungen und Ableitungen aus Wahrheiten ift niemals zeitliches Geschehen, sind niemals raum= zeitliche Einzelwesen gegeben.

Dennoch ist es ein berückender Gedanke, daß der Logos mittels der inneren Notwendigkeiten seines Geltens Weltschöpfer sein könnte. Der Gedanke hat bei philosophierenden Menschen immer wieder Macht gewonnen. Bei Augustin beginnt dies Thema, gewissermaßen noch im Schutz und Schirm der Dreieinigkeitslehre. Durch das Gelten von Wahrheit sei von selbst mitgesetzt, daß Einzelwesen zur Eristenz komme. Weil in zeitloser Wahrheit gelte, daß etwas werde, darum werde es in und mit dem Jeitverlause. Das ist Augustins Prädestinationslehre! Sie enthält in dieser Sassung nichts von göttlichem Vorherwissen, das sich mit seelischen Mitteln abspielte. Das Wissen des Logos teilt mit dem unsrigen nur den Namen. Es ist einerlei mit dem Gelten der im Logos enthaltenen Begriffe. Es ist selbst jeder Begriff: "der unveränderliche Wesensbegriff selbst, durch den alles Veränderliche eristiert, das eben ist Gottes Vorherwissen von diesem," sagt einmal Augustin klar und bündig.

Geltende Begrifflichkeit tritt in Erifteng heraus? Diefer Gedanke drängte weiter. Wie, wenn nicht nur das veränderliche Weltgeschen in dem unveränderlichen Wesen der Wahrheit gründete, sondern auch diese wesende Wahrheit ihre eigene gottliche Erifteng aus fich ge= wonne? Sich aus ihrem zeitlofen Sofein zu immerdauerndem, alle Zeit erfüllendem Dasein entfaltete? Mit Unfelms Gottesbeweis, wonach der Gottesbegriff notwendig die Erifteng Gottes einschließe, war die Bahn eröffnet. Jett konnte die Krude der Dreieinigkeitslehre fortfallen. Diefe hatte den Logos-Weltschöpfer in der Sohnschaft zu einer ersten Gottheit belaffen, die in ebenbürtiger, im Grunde vollerer, Böttlichkeit sich in ihm umfange. Jetzt wird der Logos zum Urheber feiner felbst, zum Gottesschöpfer. Mach wie vor geben auch alle zeit= lichen Dinge aus seiner ewigen Wahrheit hervor. Aber dieses Bervorgeben schließe sich an jene Urwahrheit, mit der durch seinen eigenen Begriff er in sich felbst urstände, "causa sui" fei, nur an. In der gott= lichen Eriftenz, die er fich von Ewigkeit her gewinne, feiner "Gott= natur", fei die Erifteng aller anderen Einzelwefen, der gange Ablauf des Maturgeschehens, wie es von Augenblick zu Augenblick hinfließe, eingeschlossen. Unfer menschliches Denten staume in diese zeitlichen Entfaltungen, in die Schar der Einzelwesen, zunächst in der Meinung, als ftunde jedes in felbstherrlicher Erifteng da. Es meffe jedem Rraft bei, die anderen zu fordern und zu schädigen, bis ihm die Ertenntnis aufgebe, daß alles Zeitliche nur eristiere, weil zeitlose Wahr= beit gelte. In dem Bewuftsein, daß wir von folder ichaffenden

Macht der Wahrheit und Geltung gewönnen, berühre uns Wahrheit und Geltung mit ihrem Selbstbewußtsein. Man erkennt die Linien des Systems, bei dem wir, von Philo über Augustin und Anselm mit Windesflügeln weiterschreitend, angelangt sind: es ist die Lehre Spinozas.

Wort Gottes, das das Michts zur Eristenz ruft, selbst vergöttslicht — das war Philos Gedante. Geltende Wahrheit, in sich wesend, die durch ihr geltendes Wesen alles einzelne aus dem Nichts hervornötigt: das wurde daraus bei Augustin. Wahrheit, die selbst in Eristenz umschlägt und in dieser Eristenz inbleibend alles andere Eristierende hervorquellen, daneben ihre von Eristenz geschwängerte Geltung im menschlichen Bewußtsein ausleuchten läßt: so bei Spinoza.

#### c) Der Kantische Typ.

Wir wollen daran streichen! Die überkühne Behauptung, daß Eristenz aus Geltung wird, muß fallen. Aber daß das menschliche Bewußtsein erfüllt sei mit selbstwesentlichen Geltungsgedanken, die sich auf Eristenz beziehen — das läßt sich als ein Minimum herausschälen aus dieser Art von Versuchen, die Welt der Einzelwesen und des zeitslichen Geschehens mit göttlich bestehender Wahrheit in Jusammenshang zu bringen. Das führt Neues in die Logik ein.

Nach der hergebrachten Logik stehen die Wahrheitsgesetze unableitbar, wie sie sind aus dem Bewußtsein, gleichsam in weiter Serne vor dem Bewußtsein. Unser Bewußtsein ergreift in diesen Gesetzen oderste Geltungen, die undezogen auf alle Eristenz ein leeres Sosein ausdrücken. Unalytische, rein formale Beziehungen zwischen Begriffen, inhaltlose Selbstverständlichteiten, seien ihr Sinn. So zwingend uns diese Verhältnisse des Wahrseins und Salschseins einleuchteten, sie schwiegen von aller raumzeitlichen Wirklichteit. Demgegenüber, sagten wir, wird nun etwas Neues in die Logik eingeführt; es entsteht eine transzendentale Logik.

Unableitbar aus dem Bewußtsein bleibt auch hier jeder selbstwesentzliche Geltungsgedanke, in welchem sich uns die Wahrheit philonischzaugustinischzspinozistischen Stils mitteilt. Aber die Wahrheit hat in solchen Geltungsgedanken erstens Bewußtseinsnähe gewonnen — jeder gleicht dem Strahle einer Sonne, die bei uns aufgeht — zweitens sind diese Geltungsgedanken voll gegenstandsbildenden Gehalts. Mit solchen Geltungsgedanken nämlich können wir Unschauliches,

das in der Wahrnehmung gegeben ist, ableuchten. Wir greifen nicht in die leere Luft blofter begrifflicher Beziehungen.

Wie ift das gemeint? In unserer Wahrnehmung ist stets viel Un= schauliches in einem gegeben. Man kann nicht ohne weiteres wiffen. ob foldes Jufammengegebenfein Einheit bedeutet. Da tommen uns iene felbstwesentlichen Geltungsgedanten zu Bilfe. Sie find ebenso= viele, miteinander gufammenstimmende Einheitsmaßstäbe oder Kategorien. Sie befähigen uns, das bloß Jusammengeratene in der Un= schauung und das Jusammengeborige zu unterscheiden. 3. B. Blig und das Rollen eines gerade einfahrenden Eisenbahnzuges: zusammen= geratene Wahrnehmung. Blitz und das Rollen des Donners: 3usammengehörige Wahrnehmung. Woran erkennen wir die Busammengehörigkeit? Man braucht nur zu prufen, ob die Urt, wie Unschauliches zusammengegeben ift, in einen oder den anderen jener Makstäbe hineinpaßt. Wo das der Sall ift, ergreifen wir notwendige Jusammenhänge des Unschaulichen, statt zufälligen Jusammenseins. Das Unschauliche ordnet fich in Gesetzen. In unserem Salle, bier Blig und Wagenrollen, dort Blit und Donnerrollen, entscheidet die regelmäßige, nicht umkehrbare Urt der Aufeinanderfolge. Sie bedeutet die Gegenständlichkeit des Jusammenhanges, die gedacht wird, wenn wir vom "Raufalzusammenhang" sprechen. In anderen Sällen, an der Band anderer Rategorien buchstabieren wir die Sinneinheit des Ding-Eigenschaftszusammenhanges heraus, in noch anderen die Sinneinheit der Wechselwirkung von Vorgängen eines Organismus. Immer umreißen jene felbstwesentlichen Geltungsgedanken mögliche Erfabrung. Erfahrung ift das Ausmessen geltender Gegenständlichkeit unter Kategorienlicht, im Unterschiede von dem unbestimmten Gegen= ftands : Scheine des blinden Wahrnehmens. Erfahrung ift Sinn: zusammenhang der Wahrnehmungen. Kants Kategorien, jene felbst= wefentlichen Geltungsgedanken, find die Buchstaben, ibn zu lefen. Es find logische Geltungsmaßstäbe, die Zeit in fich bineinlaffen, um fie in Ewigkeit zu verwandeln.\*)

In Kants Kategorien leuchtet immer noch der Logos Philos. Er leuchtet, in die Geltungsstrahlen einzelner Kategorien sich zerlegend, nicht mehr bei Gott, sondern bei uns; und noch immer steht er in weltsschöpferischer Junktion; nur daß der Sinn solcher Weltschöpfung ans

<sup>\*)</sup> Vgl. Schwarz, "Das Ungegebene", § 6a, und "Aants überwindung des franz. Rationalismus und des engl. Empirismus" in den "Neuen Jahrbüchern für Wissenschaft und Jugendbildung", 1925.

ders geworden ift. Der Logos erschafft nicht mehr existierende Dinge, sondern das von seinen Geltungsmaßstäben und Kategorien erfüllte Denken schafft die Gegenständlichteit der wissenschaftlichen Ersfahrung.

Wir sagten, in Kants Lehre sei der Logos Philos zu uns ge-

Der Logos bei uns? Auch "unser" Ich ist erst gegenständliche Einsheit unter Kategorienlicht geworden. In der unmittelbaren Gezgebenheit des innern Sinnes lebt sich nur zerstreute Bewußtheit. Diese muß erst unter Einheitsvorstellungen aufgefaßt werden. Dann gesstaltet sich unser "empirisches Ich", dessen wir fühlend, wollend, vorstellend gewiß werden. Das Einheitsdenken, durch welches die zersstreute Bewußtheit zum empirischen Ich zusammengefaßt wird, bezeichnet Kant als die "ursprüngliche Einheit des Selbsstwußtseins". Diese ist der Logos, der in mir handelt, der es mir ermöglicht, mich ebenso als einheitliches, stets es selber bleibendes Ich vorzustellen, wie der Geltungsschlüssel der Kategorien es ermöglicht, aus den Wahrenehmungen der äußeren Sinne wissenschlästliche Gegenständlichkeit, d. i. Geseslichkeit, aufzuschließen.

Kant wurde nie zugegeben haben, daß das, was er "ursprungliche Einheit des Selbstbewußtseins" nennt, welche Einheit zugleich der Einheitsquell, das Einheitsband der Kategorien fei, mit dem Logos Philos etwas zu tun habe. Böchstens spricht er vom "absoluten Ver= ftand", der "absolute Einheit" sei und alle Kategorien begründe. Den= noch ift die Linie der geschichtlichen Entwicklung bier unverkennbar. In Rants Rategorienlehre mundet, bezw. in fie verwandelt fich die Logoslehre Philos. Diefer Logos kantischer Prägung hängt weder von einer Urgottheit ab, die sich in ihm als ihrem "Sohne" ihr Ebenbild erzeugte; noch verschafft er sich fraft logischen Geltens ein Eristieren bei fich felbst; fondern er ift in unserer Seele etwas über der Seele und macht fie ichopferisch, in den gesetzlichen Gehalten der Wiffenschaft Erifteng und Geltung zu vermählen. Aurz, Kant fieht die logische Geltung nicht gottesnabe, sondern feelennabe. Michts von angeborenen Ideen, die Gott werdenden Seelen in Wiederholung der= felben Vorstellungen anerschafft, nach denen er der Dingwelt Wege, Lauf und Bahn gibt. Die Kategorien sind für Kant ebenso autonome Beltungsmaßstäbe des Verstandes, wie ihm der tategorische Imperativ der Sittlichkeit die Autonomie der praktischen Vernunft bedeutet. 14, 23,00 0 130 1 020

In der "Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Zimmels" ließ Kant schon das torperliche Gescheben der Welt ohne Gottes= ftoft aus Gravitations- und Jentrifugalträften entspringen. Erst recht zieme die Unabhängigkeit von einem oberften gottlichen Bewuftfein der Würde geistigen Lebens. In der anaragoreischen Deutung war das oberfte Bewußtfein alles gewesen. Man hatte dort Geltung in Bott perschwinden laffen. Im Kortgange des philonischen Typus war Gott in Geltung verschwunden. Wenn das Gelten der Wahr= heit göttliches Denten ift, so muß die Vorstellung, als ob Gott nocha mals als oberftes Bewuftfein daneben da ware, zu totem Inventar werden. Aber wenn nicht aus Gott, woher dann die Rategorien mit ihrer feelenüberlegenen Geltung, die doch wieder in den Seelen aufleuchtet? Sie icheinen Ort und halt zu verlieren, wenn fie nicht aus mehr als Seele por die Seele traten. Ift doch ihre Gegenwart im menschlichen Bewuftsein weder durch fie felbst, noch durch die Seele begründet!

#### d) Der Edehartische Typ.

Es bedarf eines abermals anderen, und zwar gang anderen Typus, das Verhältnis von Gott, Seele und Geltung anzusehen, als der bis= berigen, damit fich die Lude, die bier noch tlafft, schließen konne. Muß es denn heißen: die Kategorien leuchten in uns auf, aus mehr als Scele? Dielleicht daß wir beffer fagen möchten: fie tommen aus weniger als Seele? Wenn ihr Gelten schon felbst ein göttliches Denken bedeutet, so mag der Grund, darin sie gründen, ein göttliches Un= denken fein, das in ihnen zu feiner gobe erft aufstrebt? Wir muffen uns freilich, um für solche Vorstellungen Raum zu gewinnen, von allem üblichen Theismus und Pantheismus verabschieden. Der Theis= mus und Pantheismus verwenden den Begriff Gott, um damit eine kosmologische Bochste oder Alle Eristenz auszudrücken. Wie aber, wenn es diese nicht gabe, und wenn sie mit kosmologischen Mitteln auch niemals erreichbar ware? Dann erübrigten fich alle Versuche, fich über Geltung und Wert mit diesen schon tosmologisch hinfälligen Gottesbegriffen auseinanderzuseten. Wir mußten neue Wege in der Geltungsfrage, die auch neue Gotteswege waren, einschlagen. So find wir an einen Wendepunkt angelangt: das Blickfeld der Philosophie des Ungegebenen öffnet fich. Aber nicht erft fie geht folche Wege. Sie find ichon längst in der deutschen Mystik eingeschlagen worden. Boren wir Meifter Edebart!

In dem abgründigen Michts, das er an den Anfang stellt, läßt er das Wechselspiel der Dreieinigkeit aufleuchten. Dies Wechselspiel bes deutet, daß Schöpfermacht, Sohneswahrheit, Geistesliebe in unlösslicher Verschlingung hervortreten. Junächst sieht es so aus, als ob dieser Prozeß ohne Beteiligung der menschlichen Seele für sich quelle. Aber nun macht sich die menschliche Seele abgeschieden. Sie läßt alle Bilder aus sich heraus, gibt allen endlichen Beziehungen des Einzelsund Eigenwillens und sonkens den Abschied. So wird sie selber dem ungründigen Nichts gleich. Im gleichen Augenblicke erschafft sich die göttliche Dreiwesenheit in ihr. Von unendlichem Leben der Liebe und der Wahrheit wird sie erfüllt.

Micht daß sich ein göttlicher Prozeß, der schon vorher bestanden batte, in sie ergosse. Die Gottheit bleibt, was sie ift; aber indem die Seele ledig zur Gottheit tommt, wird Gott. "Micht die Seele ift felig, in Gott, fondern Gott ift felig in der Seele" fagt Edehart. Un einer anderen Stelle: "Die Wahrheit ift inwendig in dem Grunde und nicht auswendig. Wer nun will finden Licht und Erkenntnis aller Wahrheit, der warte und nehme wahr diese Geburt in sich und in dem Grunde." Dober hatte man den Logosbegriff tranfgendent genommen; der deutsche Mystiker nimmt den Logosbegriff in transzendentalen Bebrauch. Mach ihm tann sich Bott nicht ohne eine Seele erkennen, noch gebaren. Dielmehr es gibt ungablige Menschenfeelen, jede mit ihrer perfonlichen Eigenart, deren unwiederholbaren Wert der Meister ausdrücklich anerkennt. In jeder kann Gott als Logos, als geltende Wahrheit, geboren werden, und doch ift alles ein Leben Gottes. Daber die Universalität geistiger Ertenntnis, die über den Unterschied der Ertennenden hinwegreicht. "Im Sichversteben des Vaters", beißt es demgemäß, "ift nur ein Dernunftwefen vorhanden!" Und noch fühner: "alles, was verstanden wird, ift Gott".

Mit anderen Worten: Wahrheit als reine Idealität ist nur in abstracto vorhanden. Es gibt nur die im Verstehen lebendige Wahrsheit, so zwar, daß alles Verstehen ein Wahrheitsleben in allen Erztennenden ist. Dies Echharts Lehre von der Geburt Gottes in der Seele, die ihren Eigenwillen und ihr dingliches Denken abgetan hat. In solcher Seele quillt die wesenlose Einheit selbstschöpferisch auf, als geltende Wahrheit in unserem Vorstellen, als heilige Liebe in unserem Wollen.

Diese Art, das Verhältnis von Gott, Seele und Geltung anguschauen, ist in der Tat völlig verschieden von den früher geschilderten

Typen. Michts mehr von der theistischen Aufmachung, als schaffe Bott die Seelen und floge ihnen dabei die Erkenntnis der oberften Begriffe ein, nach denen er das Maturgeschehen ablaufen laffe! Michts auch von dem pantheistischen Unfate Spinozas, als bringe der begriff= liche Gehalt der göttlichen Wahrheit fie felbst zum Eriftieren und damit famt allen übrigen Modis auch menschliche Seelen, in deren vernünftigen Einfichten Gott fich felbst dente! Mach Edehart ift Wahrheitsgeltung ein göttliches Vorstellen, das sich selbst erft er= schaffen muß und nur in menschlichen Seelen erschaffen tann. Sinter den menschlichen Seelen steht nicht Gott, weder auswendig noch inwendig, sondern ein Bottesnichts, das feiner Selbsterschaffung gu Bott wartet, steht die leere, alles einigende Gottheit, die jegliches Ding zu feinen Bestimmtheiten gufammenschließt, aber eigener Beftimmtheit bar ift, die als ftille Wufte weft. Gibt die Seele dem Beklingel der Sinnendinge und der der eigenen Ichlust Urlaub, so ist die Bedingung erfüllt, daß in ihr ein Quellen der weltlofen Tiefe anbebt, daft in ihr die unseiende Einheit zu Einheitswesentlichkeit aufersteht, die als Einheitsgeltung der Wahrheit Gott in unserem Denken und als Einheitsatem der Liebe Gott in unserem Wollen ift.

## Wahrheit und Geltung in der Philosophie des Ungegebenen.

Die Erkenntnistheorie der Philosophie des Ungegebenen verbindet Echenarts Gedanken von der Gottesgeburt in der Seele mit Kants Lehre von der Kategorie. Auch nach ihr gibt es in der raumzeitlichen Welt der Eristenzen nur Mengenwirklichkeit, nicht Einheitswirklichkeit. Das Eristierende ist in Einzelwesen zersplittert, die einheitslos nebeneinander stehen. Dennoch west Einheit; ohne Annahme eines Einheitsgrundes siele die Welt in Stücken auseinander und hinge in der Luft. Von der wesenden Einheit kommt sowohl, daß vieles da ist, was der Einigung harrt, wie auch daß Einigung des Vielen verwirklicht werden kann. In ihr steckt die Richtung ein All und das heißt mehr, als alles Einzelne, nämlich alles in einem und in einem alles zu werden, aus der toten und unbestimmten, dem Nichts gleichen Art in bestimmte und lebensvolle göttliche Art überzugehen.

Wie nun kommt alles Viele auf Einheit? Micht dadurch, daß sich äußerlich Eristenz mit Eristenz zusammenschließt, sondern daß sich innerlich Einheitslebendigkeit erschafft. Die Eristenzform könnte immer nur Einigungsstoff hervorbringen und herbeibringen, könnte

niemals Einheit im Wefen hergeben. Wahrheit und lebendige Einheit ist nicht als All von Eristenzen möglich; sie kann nur als Geistigsteitsall hervorgehen. Solches Geistigkeitsall heißt "Gott". Gotts lebendigkeit muß sich in die biologische Lebendigkeit, die von der stummen Gottheit, sofern diese alles durchwest, getragen wird, hineinsschaffen. Sie erschafft sich beim Menschen in dessen Denks und Willenserlebnissen. Das stumme Wesen der Gottheit kommt alsdann zur Wesenhaftigkeit. Ihre Angelegtheit auf Allheit gewinnt Erfülslung, nicht in der Gestalt eines eristierenden Universums, sondern als geistlebendige Universalität.

Wir kennen geistige Universalität in verschiedener Sorm; in ästhestischer als "alles in einem Erscheinen", in logischer als "alles in einem Gelten", in religiöser als "alles in sich einschließende Liebe". In der ästhetischen Sorm wird lediglich Einheit des Seins vorgebildet, ohne andere Überhöhung des Einzelseins, als sie eben in der Einheitsserscheinung desselben gegeben ist. Gottheitliche Ganzheit, so drückten wir es aus, versünge und vereinige in sich den Reichtum der Bestimmtsbeiten.

Solche gottheitliche Gangheit kommt in Erfüllung der Ergangungs= spannung hervor. Aber im Rahmen der letteren tann die Vergleich= barkeit der Bestimmtheiten nicht überwunden werden. So ftrebt denn zwar das Gottesnichts, dem Seienden, das aus ihm hervor= gegangen und dabei in taufend Einzelhaftigkeit zersplittert ift, die Einheit wiederzugeben, bezw. als Einheit von Alleben darin aufzuglängen. Aber die Sulle eigenen Lebens kann es nur in einer Sorm der Absolutheit erreichen, das beißt in einer Wesensqualität, in der uner= meglich mehr Wefenhaftigkeit erzielt ift, als etwa in dem wefenden Dermögen unseres eigenen Wesensternes, der die ihm zugeordnete Dielheit von Bestimmtheiten eben nur einheitlich durchwest. Jene wefensfatte Qualität (wir nennen fie "göttlich") wurde nicht nur Einheit, sondern zugleich absolute Sobe ausdrücken. Mach folder strebt die wesende Einheit in der Spannung des "Micht". Sie ftrebt aus dem Michts ihrer Eriftenglosigkeit nach echter Totalität, wo fie fo alles in einem ware, daß fie unvergleichbar alles Einzelne überhöhte.

Das Denken der Einheit, soweit man davon sprechen dürfte, müßte demgemäß völlig anders als das unsrige beschaffen sein. Unser Bewußtsein vermag nur gegenständlich unter Gegenständlichkeiten vorzustellen; ihm gelingt es von sich aus nicht, wenn es Einheit vorzustellen versucht, sich über die Vorstellung von Gesamtheiten zu erz

heben, die immer nur relative Einheiten bedeuten, selbst wenn man versucht, alle Dinge der Welt eben in der Vorstellung der Welt zusammenzufassen. Das ist und bleibt Mengeneinheit und Mengens unendlichkeit.

Das Denken der wesenden Einheit könnte nur etwas sein, was als absolute Einheit und Totalität die gegenständliche Art unseres Vorstellens übergipfelte. Absolute Einheit und Totalität im Gebiete des Vorstellens ist geltende Wahrheit. Das Gelten der Wahrheit, dieser Schluß stürzt uns nun förmlich entgegen, ist die Geburt, darin die wesenlose Einheit zur Wesenhaftigkeit ihres Denkens durchbricht, und wenn bei uns das Gewisheitslicht von Wahrheit und Geltung ausseuchtet, so hat sich ihr Denken eben in unserm Denken belebt.

Dielmehr, das logische Gelten, das uns in den oberften Wahrheits= gesetzen aufleuchtet, ift das Licht, das fich in unfer Denten wirft, damit fich in diefem geistige Wefenhaftigteit erft erschaffen tann. Uberall, wo göttliches Leben in uns aufbrechen will, wirft es idealen Glang voraus, der uns zu der Einstellung, in der es sich bei uns ge= stalten tann, auffordert. Das ift im besonderen auch die gunktion der logischen Gesetze, in denen Wahrheit ihr Gelten auftut. Mus dem immer wiederkehrenden Gedanken der Wahrheit und ihrer Wefensgesetze, den wir nicht los werden, soll uns der Unreig tommen, unfere Wahrnehmungen zu verwesentlichen. Wir sollen nicht dabei steben bleiben, das logische Gelten für eine irreale Sorm zu nehmen und uns dabei zu beruhigen. Solange wir es nicht als idealen Einheitssinn begreifen, deffen Bestimmtheit und Gelten uns treibt, Bestimmtheit und Geltung auch aus dem unbestimmten Erscheinen der Wahrnehmung, ihrem flugund Trug, ibrer bunten Dielheit und Berfplitterung, berauszumeißeln, das heißt folange uns bei der Vorstellung der Wahrheit nicht der Eros der Wiffenschaft padt, bleibt die wefende Einheit in unferem Denken unbelebt.

Sobald wir aber beginnen, alle Einzeleristenz, die sich uns in Empfindung und Wahrnehmung darbietet, unter die Methodik des Geltungs= und Einheitsgedankens zu bringen, gestaltet sich die formale Idealität zur schöpferischen Kategorie. Vor unserem geisstigen Blick, in dem die kategorialen Maßstäbe stehen, erstehen Tatssachen. Tatsachen: das sind die Gottdinge, die der lebendige Dings gott, die wissenschaftliche Methodik, schafft, und die von den vereinzelten Dingen der bloßen Wahrnehmung gänzlich zu unterscheiden sind. Auch in der Wahrnehmung zwar wird das einzelne Mannigs

fache der Unschauung vereint, aber es wird ungültig, im Jufallsspiele des Augenblides, vereint. Wir bekommen dabei nur blinde Gegen= standsbilder. Unders jegt! Da denken wir unter tategorialen, geltungs= träftigen Gegenstandsformen und erbuchstabieren "reine" Sachlich= teit. Man entdedt eine "wiffenschaftliche" Welt, die von notwendiger und allgemeiner Geltung getragen ift. Motwendige Geltung bedeutet die Befreiung vom subjektiven Eindruck und das Ergreifen reiner Ge= genständlichkeit. Allgemeine Geltung bedeutet jene Einheitsgeltung der Wahrheit, wonach alle geltende Gegenständlichkeit in ein gegenständiges Gelten eingeordnet ift, Wiffenschaft ein Reich mit vielen Pros vingen ift, in einem Stude wiffenschaftlicher Welt fich andere und immer andere Stude derfelben Geltungswelt weifen. Die Eigenheit der Begenstände ift damit nicht aufgehoben, aber fie ift in die Universalität hineingehoben. Die Siktion des Universums hat sich gewandelt in das Gotteslicht der Universalität. Unsere Empfindungeinhalte find umgelebt worden aus einer in Zeit und Raum gerftudelten Außen= welt mit unbestimmten Scheindingen in eine ewige Geltungswelt. Göttliches Denken hat sich darin geboren. Wir nennen es "Sinn= Bufammenhang". Sein Geltungsichluffel, der unferm Denten die Ein= stellung gibt, daß ihm im Blid auf die Erscheinungen Sinn aufgeben tann, find die Rategorien.

## Dom Unterschiede wissenschaftlichen und fünstlerischen Erlebens.

Wir haben bisher zwei Weisen kennen gelernt, wie das Gottesnichts seine Gottheit in die Seele gebiert. Im Sluten unserer Vorstellungen, Gefühle, Triebe betätigt sich ein leeres Seelesein, das sich
rein biologisch regt und bewegt. Wir Menschen, wie wir uns vorssinden, erleben in unserm psychischen Geschehen, das von geistigem
Gehalt noch unbelebt ist, zunächst nur uns. Aber inmitten unseres
naturhaften Daseins wächst aus naturloser Tiefe ein höheres Leben
hervor, das übereinzelhaft geprägt ist. Übereinzelhaft in pantheistischer
Sorm gestaltet sich gottheitliche Ganzheit in unserm ästhetischen Erleben. Übereinzelhaft in theistischer Sorm gestalten sich Sinnzusammenhänge in unserm wissenschaftlichen Erleben. Im ästhetischen Erleben
berührt uns eine Welle tosmischen Allebens. Die geltende Art der
Wahrheit ist eine völlig andere und höhere, als sie je in tosmischen
Jusammenhängen erreicht werden tann. Ein Geistigkeitsall gestaltet
sich durch die Methode der Wissenschaft. Da ist nicht pantheistisches

Gepräge (Gottheitsgestalt), sondern theistisches Gepräge (Gottessgestalt). Alles Objekt ist in eine Universalität gehoben, gegen die jeder gegebene Ganzheitsausdruck nur Gleichnis ist. Statt daß sich Entsfaltetes, wie beim künstlerischen Erlebnis, kraft seelischer Ergriffenheit in seiner Erscheinung versüngt, verurständet, wird beim wissenschaftslichen Erlebnis in logischen Neusetzungen alles Entsaltete überboten.

Das ist demnach der Unterschied zwischen künstlerischem und wissensschaftlichem Gegenstandsbewußtsein: ein Gefäß werdenden Allebens, gottheitlicher Ganzheit, — infiniter Seinsmacht, — das erste. Es ist Sphärenmusik darin. — Ein Spiegel von Göttlichkeit, transfiniter Unendlichkeit, das zweite. Die Wahrheit ist überirdisches Licht. Im Künstler verjüngen sich und treten miteinander im Reigen an die Urmöglichkeiten von Gegebenen. Die Wissenschaft ergreist ideelles übersein. Bei ihr ist in Gottessetzungen alles Gegebene über sich hinaus erhöht, es ist in logische Ewigkeit getaucht. Die Sonne des Ungegebenen ist damit im Spiegel des Denkens aufgegangen. Aber eben nur im Spiegel des Denkens. Könnte sich nicht vielleicht in uns eine entsprechende Lebenshöhe schaffen?

Es wäre ein höherer Servorgang der Gottheit zu Gott, wenn es nicht bei ihrer Entsiegelung im tünstlerischen und wissenschaftlichen Gegenstandsbewußtsein bliebe, nicht bei dem Alles-in-einem-Erscheinen oder dem Alles-in-einem-Gelten, sondern wenn sich eine handelnde Ganzheit in unserm Willen durchsetzte. Mit unserm Erkennen sind wir auf die Welt eingestellt, unser Wille geht aus unserm Lebenszentrum hervor und bewegt die Welt.

# V. Gott in der Freiheit des Willens.

## Von Einstellung.

Wir hatten bereits hervorgehoben, daß das Gottesnichts seine Lebenswerdung in verschiedenen Gestalten sinde. Je nach der Art, wie wir unser Leben einstellen, entsiegelt es sich in dieser oder jener Gestalt seines Lebens. Einstellungen der Seele sind der Tiegel, darin der sich entsiegelnde Ungrund seine Gestalt prägt. So muß es eine andere Einstellung sein, über der die Unendlichkeit in ihrer panstheistischen, und eine andere, über der sie in ihrer theistischen Lebenssform bei uns ausbricht. Wir suchen die Einstellung, bei der sie sich

in theistischer Sorm, und zwar nicht nur in theistischer Gedankenform, sondern in theistischer Lebensform bei uns gebiert.

Es gibt zwei grundverschiedene Zauptarten von Einstellung. Entsweder bleibt man in dem, was man tut, bei seiner gegebenen richtungsslosen Ganzheit stehen, oder man handelt, indem man in Selbstuntersscheidung zu einer neuen richtungsbestimmten Ganzheit wird. Ieder Mensch hat es mit seiner natürlichen Eigenart zu tun, wie sie einerseits in seinem Wahrnehmungss und Vorstellungsleben, andererseits in seinen Neigungen und Bestrebungen heraustritt. Beides kann schweissend sein oder in straffer Selbstzügelung Richtung zeigen. Die gedankliche Sammlung auf einen Gegenstand steht der bald hierhin, bald dorthin abirrenden Ausmerksamkeit gegenüber, und die grundsätzliche Jügelung des Begehrungslebens steht ebenso dem aus sich selbst beswegten Wechselspiele der Neigungen und Abneigungen gegenüber, von denen sich in diesem Augenblicke die eine, in jenem die andere pordrängt.

Sowohl zur Einheitsführung unserer Wahrnehmungen und Vorstellungen, wie zur Einheitsführung unseres Neigungslebens gehört die Kraft des Willens. Es ist aber ein ander Ding, ob die Kraft des Willens angespannt wird, um das Spiel der Vorstellungen von ablenkenden Gegenständen fortzurusen und es an einem bestimmten sestzuhalten, oder ob sie gespannt wird, um bei einem selbst zwischen den um die eigene Person kreisenden Neigungen und denen, die Gunst und Gewogenheit für anderes einschließen, zu entscheiden. Die letztere Entscheidung berührt den Kern unseres Wesens, sie teilt uns bei uns selbst auseinander, die andere entsernt nur einen Teil der Außenzwelt aus unserem Gesichtsselde.

Das sind die beiden Sauptarten menschlicher Einstellung, auf die es ankommt. Die zuerst genannte Art der Einstellung, bei der es sich darum handelt, mit seinen Gedanken ganz bei einer Sache zu sein, läßt uns in unserer natürlichen Ganzheit, wenn man unser schlechthiniges Dasein so nennen mag, uneingeschränkt beharren. So beharrend sind wir lediglich Ganzheitserscheinung, sosern wir der identische Träger unserer Lebenssunktionen sind, aber wir sind nicht Urheber unserer selbst, wir sind von einem selbstmächtigen Einheitssinne unseres Lebens noch weit entsernt. Wir werden von dem Gegenstande, der unseren Ernst in Anspruch nimmt und nicht will, daß wir zu anderen Gegenständen abschweisen, nur als Individuum, nicht als Persönlichskeit eingefordert. Als Individuum ist man in der Selbigkeit des Ich ges

geben, Persönlichkeit wird man, und zwar wird man solche, wenn man es nicht mehr aushält, nur Ich zu sein, der bloße Träger seiner Reigungen und Abneigungen zu sein, die einen heute so, morgen so treiben, sondern wenn man sich in selbstschaffender Kraft zur Einheit macht, indem man zwischen seinen Reigungen wählt und sein Leben der Wahl gemäß auf Dauersinn stellt.

Die Einstellung beim wissenschaftlichen und künstlerischen Erlebnis hat nicht die Persönlichkeitsform, sondern die Individualform. Wie

fieht diese Einstellung aus?

Der Künstler ist den Gegenstandsgehalten, die auf ihn einwirken, als ungeteiltes Ganzes hingegeben. Aufnehmend und gestaltend ist er rein von dem Gegenstande bewegt. Nicht ist damit beim tünstlerischen Menschen — und ähnliches gilt vom wissenschaftlichen Menschen — eine Ichentscheidung getroffen. Er hat sich nicht in sich auseinanderzgeschieden im selbstischen oder unselbstischen Sinne.

Dergleichen kann hinzutreten, 3. 3. wenn man, um künstlerisch schaffen oder wissenschaftlich arbeiten zu können, seine leiblichen Bestürsnisse einschränkt, Ermüdung, Unlust überwindet, seine Freude an Spiel, Sport, Geselligkeit unterdrückt. Unsere künstlerische bezw. wissenschaftliche Reigung wird alsdann mit anderen Reigungen versglichen und ordnet sich mitsamt diesen unter das gebietende Ich, das als neue und höhere Behörde auftritt. Indem es sich in der Mannigsfaltigkeit aller seiner Gefallensregungen entscheidet, besaht es hier seine wissenschaftliche, dort seine künstlerische Reigung und versagt sich Wünsche, die gegen das Erwählte streiten. Solche Entscheidung, die über die künstlerische und wissenschaftliche Tätigkeit ergeht, steht eben deshalb außerhalb der Tätigkeit. Sie tritt zu ihr nur hinzu.

Dem künstlerischen Tun als solchem wohnt ein Vorziehen, in welschem wir uns innerlich spalten müßten, nicht bei. Der Wille ist, bei aller Angespanntheit der Denkkräfte und Sinnenkräfte, bei aller stimsmungsmäßigen Anteilnahme am Gegenstande, auf tein Wählen aus der Wurzel gestellt. Die Seiten des Ich bleiben ohne Kampf und ohne Bruch beieinander. Wohl wird das Selbst scharf auf eins hin einsgestellt, aber seinerseits weder betont noch zurückgewiesen, sondern es sindet sich ausgeweitet und belebt, indem allerlei Sachgehalt besreichernd in die Seele fließt. Sich einem gegenständlichen Gehalt hinsgeben heißt hier und in der Wissenschaft nicht — wenigstens nicht notwendig — auf etwas bei sich selbst verzichten, sondern sich einfach und opferlos so einstellen, daß der fremde Sachgehalt in unseren ans

schaulichen und begrifflichen Kräften Raum gewinnt. Je mehr wir das geschehen lassen und uns selbst ganz in entgegenkommende Tätigzeit verwandeln, um so mehr verhelfen wir in eben jenen anschaulichen und begrifflichen Leistungen der Sache zu ihrer Unendlichkeit. Das hat aber mit irgendwelcher Willensunendlichkeit bei uns nichts zu tun. Das Schönheitswunder und das Wahrheitswunder, das sich an uns vollzieht, leiht von unserem Eigenen nicht allzuviel. Es baut sich den Rahmen aus der seelischen Bewegtheit unseres künstlerischen Unsschauens und begrifflichen Einsehens und trägt alle Ewigkeitstiese in sich selbst, dort mit dem pantheistischen Gepräge kosmischer Ganzeheit, hier mit dem theistischen Gepräge logischer Geltungsmacht.

Es ift flar, die Einstellung des Künftlers und des Gelehrten öffnet wohl Tiefen feines Wefens, berührt ihn aber nur als Trager feiner Bewußtheiten, nicht als Urfache seiner felbst. Solange er in seiner wiffenschaftlichen oder kunftlerischen Tätigkeit beharrt, beherrscht ibn der Gegenstand und lenkt ihn von den Wünschen und Bedürfniffen, des Alltags ab. Er ift über die Ebene derfelben hinausgehoben, damit zugleich aber auch der Entscheidung zwischen ihnen enthoben. Diese tann, wenn der Jug der tunftlerifchen oder wiffenschaftlichen Tätigkeit erlahmt, jämmerlich genug ausfallen. Lebensentscheidungen feben an= ders aus als tünstlerische und wiffenschaftliche Einstellungen, und ent= siegeln eine andere Geftalt der Unendlichkeit. Während gum Kunftler das Lebenwerden der Gottheit aus der Spannung der Entwicklung und Ergänzung kommt, und ihn mit Allmacht des Anschauens berührt, fo schafft fich in der wählenden Seele, die ihre Meigungen unter die Selbstmacht des Willens stellt, das Gottesnichts aus der Spannung des Michts hervor und ergreift den Menschen mitten im Kerne feines Wefens. Diefe Einstellung des Wählens wollen wir näher betrachten.

#### Das naturhafte Wollen.

Micht in allem Wollen, auch nicht in allem, das sich auf uns selbst bezieht, ist Selbstmacht. Man kann durchaus nur Träger seines Wollens sein, das sich dann rein vorgangsmäßig bei uns einstellt, als ursächliches Bewußtsein auftritt, bei dem uns zumute ist, als ob wir äußeres oder inneres Geschehen herbeiführen. Oder aber man kann im Wollen sich selbst erschaffen, und dann erschafft sich in einem das Gottesnichts zu seiner Majestät.

Wir stoffen bier auf das Sochste und Größte, das es im Menfchen gibt, auf den menschlichen Willen. Immer wieder legen wir den

Singer darauf, Wollen und Wollen sei zweierlei. Es kann rein biozlogischen Charakter haben: dann ist es gar nichts besonderes, nur bloßes Geschehen im nur animalischen Leben. Oder es kann Urtat und erste Bewegung eines sich selbst erschaffenden Lebens sein, das im Gegensatz zum biologischen Leben erst den Namen eines wesenhaften Lebens verzdient. Dies Leben ist gemeint, wenn wir von "Persönlichkeit" sprechen, die sich selbst verursache. Wenn wir dagegen vom "Individuum" sprechen, das der bloße Träger seiner Bestimmtheiten, seiner Bewustzbeiten sei, dann meinen wir das biologische Leben.

Betrachten wir zuerst das nichts als biologische Wollen! Es läßt sich von den Wellen des biologischen Lebens tragen. Was sind diese Wellen des Lebens? Gefallensvorgänge aller Urt. Doch dürsen wir auch nicht des allerlei Mißfallens vergessen, in dem das, was wir Leben nennen, widerlichen Geschmack annimmt. Jedes Gefallen, jedes Mißfallen hat eine doppelte Seite, eine, die dem Gegenstand zugekehrt ist, auf die es zielt, und eine andere, in der es ums als Subjekt berührt. Im Worte "Gefallen" spiegelt sich zunächst die objektive Seite.

In allen unseren selbstischen und unselbstischen Reigungen bilden gewisse Werthaltungsakte den Kern, eben die, die "Gefallen" heißen. In jedem Wunsche, jedem Bedürfnisse lebt ein Gefallen, das ihm die Richtung auf Etwas gibt. Dies werthaltende Gefallen ist gleichsam ein Willensauge. Wo es hinblickt, läßt es "Werterscheinungen" vor uns spielen. Es malt seine Gegenstände in Wertlicht.

Alles Seiende an fich, losgelöft von jedem schättenden Bewuftfein, ift feinem innerften Wefen nach nicht werterfüllt gegeben, es ift viels mehr Sein schlechtbin und nichts weiter. Wert ift feine Effenz, die über den Gegenständen lagerte, fein fluidum, das fie umspulte, feine Substang oder bochftes But, das in einem luftleeren Raume jenfeits der Dinge für fich eristierte, tein verborgener Seingehalt, der in den Salten unferer Seele verftedt ware. Dergleichen gu behaupten ware Verseinlung. Realwert eristiert als ein verschiebbares, transportier= bares, überleitbares oder in uns heraufpumpbares Etwas, als Bewegliches oder Sestsitzendes, als Eigenschaft oder Vorgang uns oder anderen zukommendes Etwas nirgends. Er ift weder in weltlichen. noch überweltlichen, noch in seelischen Regionen gegeben. Suchen wir ihn irgendwo anders, als in der Selbsterschaffung göttlichen Lebens (worüber fpater), fo fuchten wir vergebens. Alles andere, dem wir Wert gufdreiben, ift nur Werterscheinung. Solche Werterfcheis nungen sind uns aber tausendfach gegeben. Sie sind uns überall dort gegeben, wo es Jiele menschlicher Gefallensregungen gibt. Jeder Gegenstand, auf den unser Gefallen zielt, tritt dadurch ins Wertlicht, er wird zur Werterscheinung. Sowohl Selbstisches wie Fremdes, welches der Blick unseres Gefallens trifft, erscheint als Wert. Unser Gefallen ist der Schöpfer aller Werterscheinungen, wie unser Mißfallen der Schöpfer aller Unwerterscheinungen ist.

Welche lockende Werterscheinung ift 3. B. Luft, sobald sie der Gegenstand unseres Gefallens wird! Lust ist die Unnehmlichkeit unseres Justandes und wird, wenn der Blid unseres Gefallens darauf fällt, zur Werterscheinung unseres Justandes, sowie Unlust, im Blide unseres Miffallens, das fie auf fich ziebt, zur Unwerterscheinung unferes Juftandes, zu Juftandsunwert, wird. Underes Gefallen geht auf unser Sein, unsere Person, die hinter den Juftanden von Luft und Unlust steht. Jederman weiß sich nicht nur im Eigendasein, sondern gefällt sich auch darin. Er wird sich felber zur Werterscheinung, vor= erft ohne Mebenbetonung. Einfach fo, wie man da ift, gefällt man sich, im reinen Gegebensein, nicht in irgendeiner Mote des Besonders= fein. Die eigene Wertschätzung kann sich steigern, wenn man sich an Baben und Tätigkeiten, die man bei fich entdeckt, berauscht. Man wird fich zur gesteigerten Werterscheinung. Freilich darüber fehlt noch viel, fehlt alles, daß man realer Wert ift. Die Sähigkeit unseres Gefallens, jeden Gegenstand, auf den fein Werthaltungsatt giebt, gur Wert= erscheinung für uns werden zu laffen, bedeutet eben nur, daß Licht der Schätzung über den Gegenstand ausgegoffen wird. Solcher Schimmer des Werterscheinens kann aber leicht zu leerem Wertschein verbleichen, wenn wir darin Genüge unferes Lebens fuchen.

So geht es im besonderen mit dem Werterscheinen unserer Person. Je voller wir uns daran berauschen möchten, um so leerer werden wir. Es ist eine nichtige Werterscheinung. Man versuche nur einmal, sich ganz nacht bei sich selbst zu genießen, ohne daß man sich mit Menschen vergliche, über die man sich erhebt, oder ohne daß man sich im Lobspiegel von anderen beschaut: dann merken wir erst unsere tiese Wertarmut, die Leerheit der Personenwerterscheinungen, in denen wir uns gefallen, die Litelkeit aller Litelkeiten. Wir sind uns troß alles Werterscheinens nicht in einem werthaften Sein, sondern als Wertnullen gegeben. Das bekommen wir zu spüren, sobald wir ernstelich bei uns selbst in Kost gehen wollten. Wir können nur Gefäße von anderweitem Wertgehalt werden. Wenn sich ein Gefäß mit seinen eigenen Wandungen füllen wollte, so bliebe nur gläserner

Staub zurud. Aber wenn es leuchtenden Inhalt empfängt, dann leuchtet es mit.

Der Blid unseres Gefallens bleibt nicht nur bei uns selbst steben, bei unseren Juständen, bei unserer Person. Er gleitet unzählig oft über uns hinaus, und stellt andere Gegenständlichkeit in Wertschein: Mitmenschen, soziale Gemeinschaften, ideelle Gegenstände, wie Wahrsbeit, Schönheit, können uns ebensogut zu Werterscheinungen werden, wie eigene Lust und eigene Person. Wir wollen diese neue Art von Werterscheinungen zum Unterschiede von den früheren "Fremdwertserscheinungen" nennen. Wir alle kennen solche Fremdwerterscheinunzgen, wir sind ständig von ihnen umgeben; denn wir alle sind neben selbstischen Meigungen auch unserer unselbstischen Meigungen ausgestattet. Den Kern auch unserer unselbstischen Meigungen bildet werthaltendes Gefallen; das zielt über uns hinaus und ummalt eben Mitmenschen, soziale Gemeinschaften, ideelle Gegenstände mit Wertlicht.

Es ist aber zweierlei sehr verschiedenes: Fremdwerterscheinungen haben als Objekte unselbstischer Gefallensregungen, und sich uns selbstisch auf sie einstellen. Man kann sich sehr wohl auch den Fremdswerterscheinungen gegenüber verflucht selbstisch einstellen oder sich ihnen gegenüber mindestens rein gewohnheitsmäßig selbstisch vershalten, nämlich triebartig.

Damit tommen wir gur subjektiven Seite der Gefallensregungen. Sie find unferen Trieben nicht nur gleichsam als Augen eingeflochten, die uns Werterscheinungen sehen laffen, sondern find in ihrem unfatten Juftande felbst unsere Triebe. Alles Gefallen ift im Saben des Gegenstandes, auf den es zielt, fatt, nimmt aber, wenn die Werts erscheinung des Gegenstandes verschwunden ift oder sich nur mager darbietet, wenn das Gefallende nur in schlechterer Qualität, in geringerer Quantität gu haben ift, die Beschaffenheit der Leerheit, des Mangels an. Es verdünnt fich gleichsam und wird zum Bedürfnis. Wir sind dann von dem Gegenstande zu unserem Unbehagen nicht mehr oder nur noch ungenügend erfüllt, uns "fehlt" etwas. Das vorber fatte Gefallen ift unfatt, bungrig geworden, und folches uns fatte Gefallen wird von Wünschen begleitet. Dies ift fein eigener feelischer Alt, sondern eine rein guständliche Bewegtheit bei uns, die aus der Unruhe des Bedürfniffes ftammt. Wird dem Gefallens= hunger oder Bedürfnis der Gegenstand, auf den es zielt, wieder in genügendem Mage dargeboten, fo weicht das Wünschen und loft fich in Befriedigungsluft auf. "Befriedigung" ift das Sattwerden des Gefallenshungers und "Befriedigungslust" ist die Antwort unseres seelischen Justandes eben auf die Befriedigung. Uns sehlt dann in bezug auf das Wertgebiet, dem das Gefallen angehört, nichts mehr. Die subjektive Seite der Gefallensregungen ist ihr Satt= und Unsatt= werden. Unsattes Gefallen, das von Wünschen begleitet ist, nennen wir "Trieb". Trieb ist Spannung des Bedürfnisses auf sein Satt= werden, auf Stillung des Gefallenshungers. Schon alle diese Aus= drücke zeigen den Subjektbezug.

Nach der objektiven Seite ist jedes Gefallen eben Gefallen, Gezichtetheit über den eigenen Akt hinaus auf etwas anderes hin. Davon kommt es, daß eine vorgestellte oder wahrgenommene Gegenständzlichkeit, die uns gefällt, Wertlicht annimmt, daß sie zur "Wertersscheinung" für uns wird. Nach der subjektiven Seite sprechen wir nicht von Gefallen, sondern von Trieb, der sich mit Gefälligem ersfüllen will, als wäre es eine Speise. Oft sagt man statt "Trieb" auch "Drang" und nimmt ihn als eine psychologische Spannung, die sich ausbrausen will. Triebhunger, der sich erfüllen, Drang, der sich erleichtern will, schon in dem auffälligen Gegensate dieser Bezeichznungen, die doch dasselbe meinen, liegt angedeutet, daß vielleicht mehr Erfüllung von seiten des gefallenden Gegenstandes eintreten mag, wenn der Drang sich weniger ausbrausen, sich weniger in blinder Lebensbewegung entspannen wollte.

Kunmehr wird klar, was mit dem doppelten Verhalten den Fremdwerterscheinungen gegenüber gemeint ist. Man könne sich, hörten wir,
sehr wohl auch den Gegenständen unselbstischen Gefallens gegenüber
sehr selbstisch, nämlich triebartig, einstellen. Man ist dann nur Triebwesen, lebt sich nur als Naturell aus. J. B. der naturhafte Trieb der
Mutterliebe, dem das eigene Kind als Wert aller Werte erscheint,
kann außerordentlich stark sein; er braust sich dann sozusagen am Kinde
auz, indem die Mutter es verhätschelt und verzieht. Die Mutter lebt
dann das Gefallen am Kinde satt. Der geistige Trieb der Mutterliebe,
den wir nicht mehr Trieb, sondern klar gewordenen Willen nennen,
ist genau so stark; aber er will sich nicht ausbrausen am Kinde, sondern
will das wohlerwogene Beste an dem Kinde selbst. Geistige Mutterliebe verzieht nicht, sondern erzieht.

So gibt es auch ein Mitleid aus Natur, das so start fein kann, daß ein Mensch alles verschleudert, was er besitzt, um anderen zu helfen. Auch das naturhafte Mitleid braust sich an seinem Gegenstande aus. Die Werterscheinung des bedürftigen Mitmenschen ist nur ein Mittel,

daß man das eigene weichherzige Gefallen daran satt lebt. Der geistig Mitleidige wird stets in soziale Bahnen einlenken. Was man alstruistisch einem tun möchte, das soll man sozial vielen tun.\*)

So können auch alle übrigen unselbstischen Meigungen naturhafter Drang bleiben oder geistiger Wille werden. Entweder spielt die Werterscheinung des Gegenstandes, auf den fie zielen, auch bei ihnen nur die Rolle eines Mittels zur Bedürfnissättigung, dem Menschen tommt es nur darauf an, sein entsprechendes Gefallen fattzuleben; oder der Gegenstand wird einem als solcher lieb, seine Werterscheinung bedeutet mir etwas in sich und für sich; ich trete mit ihm in geistige Beziehung. Im ersten Salle wird der Gegenstand um sein eigenes Recht verfürzt, weil der Sandelnde nichts will als fein daranfatt= werdendes Gefallen. Es bleibt deswegen gleichgültig, an welchem Begenstande man fich befriedigt, wenn man fich nur befriedigt. Man empfindet hierbei teine Mötigung, zwischen den verschiedenen Arten der Werterscheinungen zu wählen; ob man sich wissenschaftlich oder tünstlerisch oder in Vereinen beschäftigt oder ins Kino geht, man beschäftigt sich, man gerftreut sich, macht sich eine angenehme Unterhaltung und tut alles nur fo lange, als man es wunscht, bis man nicht mehr mag. Man hat die Speife bis zum Sattwerden genoffen und nun ist es genug. Auch schon vorher, als man sich fragte: "womit willst Du Dich beschäftigen?" richtete man sich nicht nach den Er= forderniffen der Gegenstände, fondern nach feinen eigenen Bedürf= nissen. Man nahm sich vor, wonach es einem am meisten gelüstete. Man wog die Stärke seiner Wünsche ab, nicht die Wesenlichkeit der Sachen. Wiffenschaft, Runft, soziale Beschäftigung, Rinobesuch, in den Urmen eines Freundes liegen, alles gilt gleich, wenn man nur gerade jett Bedürfnis danach empfindet und dies Bedürfnis fattlebt. Da gibt es keine Pflichtkonflikte, sondern nur Wunschkonflikte. Der naturhafte Mensch in einem, der wirklich nichts ift als ein Bundel von Trieben, will sich ausleben; er hat nur zuftandliche Jiele, tein wefenhaftes, gegenständliches Biel und verwesentlicht darum nicht die Unterschiede in der inneren Urt der Werterscheinungen.

Ganz anders im zweiten Salle! Da gewinnt der Gegenstand geistige Innerlichkeit in uns, er bedeutet mir, was er sich bedeutet. Er ist mir in sich selbst wert und stellt seine Sorderung an mich. Dabei prallen die Sorderungen der verschiedenen Gegenstände

<sup>\*)</sup> Mach Sunginger, Sauptfragen der Lebensgestaltung (1916 bei Quelle & Meyer) S. 24.

oft genug zusammen und zwingen mich zu einer innersten Entscheisdung. In meiner Seele entstehen Pflichtenkonflikte, die es mir nicht gestatten, nur die Stärke der eigenen Wünsche abzulesen, meine subjektiven Aufgelegtheiten gegeneinander zu halten, sondern man wird aufgefordert, die objektiven Bedeutungen zu vergleichen. Da entsscheiden nicht die eigenen Befriedigungsgelüste, sondern nur die Sachsforderungen der Gegenstände. Zier hat der Wille gegenständliche Jiele und setzt sich unter ihnen das Lebensziel. Zier beginnt das Königsreich des Willens.

#### Das freie Wollen.

Die wissenden Bewußtheiten des Wahrnehmens und Vorstellens find das flutbett unseres tünftlerischen und wissenschaftlichen Erlebens. Wir hatten uns inzwischen anderen Bewußtheiten zugewendet, die wir so empfinden, als ob Wellen in uns emporschlagen, Wellen un= feres eigenen Lebens. Das waren die Regungen unferes Gefallens und Miffallens, die - nach ihrer objektiven Seite - bewirken, daß allerlei Gegenständlichkeit, eigene wie fremde, Wertlicht für uns annimmt, jur Werterscheinung wird. Die Luft, die wir fühlen, die Person, die wir find, das Volk, dem wir angehören, die Wahrheit, die wir einfeben, erwecken uns Gefallensregungen und werden von diesen mit Wertschein umbleidet. Mach seiner subjektiven Seite durchläuft alles Gefallen die Bewegung des Satt= und Leerwerdens. Je gehabter der Gegenstand ift, um den unser Gefallen spielt, um fo fatter, je ungehabter, um so leerer und hungriger ift es. Solches hungrige Gefallen - wir nennen es Bedürfnis - verfett uns in den eigentümlichen Juftand des Wünschens. Wünschen ift wie eine Wellenbewegung der Seelenoberfläche. Dem fatt werdenden, fich befriedigenden, Gefallen antwortet ein anderes Plätschern unseres Justandes, die Befriedis gungsluft.

Es steht bei uns, ob wir uns der objektiven oder der subjektiven Seite unserer Gefallensregungen zuwenden. Wir nennen sie "Reisgungen", wenn wir ihre Richtung auf Gegenständlickeit betonen, wir nennen sie "Triebe", wenn dabei das eigene Sattwerden, unsere Befriedigung und Befriedigungslust, zur Sauptsache wird. "Reisgung" (Gefallen) und "Trieb" verhalten sich ähnlich, wie sich auf theoretischem Gebiete Wahrnehmen und Empfinden verhalten. Empfinden betrifft die subjektivszuständliche, Wahrnehmen betrifft die objektivsgegenständliche Seite unserer wissenden Bewustheit. Von

der wissenden Bewußtheit kommt es, daß uns Gegenständlichkeit übers haupt erscheint. Sie macht, daß uns Seiendes gegeben wird. Von uns serem Gefallen und Mißfallen kommt es, daß uns die Seinsgegenständlichkeit als Wertgegenständlichkeit erscheint.

Man kann Gefallen umd Mißfallen als "Willensaugen" bezeichnen! Dagegen das Subjektive daran, das Streben nach Sattheit im Bedürfznis, im Wunsch, im Trieb, läßt sich so ansehen, als ob sich Wunschmäuler immerfort nach Speise öffneten! Wird das Auge den Willen sinden, der frei umd königlich mit ihm blickt? Oder werden die Mäuler des Wünschens den Willen binden, daß er ohnmächtig nur immer mit ihnen kaut? Damit stoßen wir auf das Mysterium unseres freien Willens, von dem es abhängt, ob wir bloß Träger unseres biolozgischen Lebens sein oder Urheber unserer selbst seine werden. Es ist zweierlei, bloß Träger seiner Bewußtheiten und Urheber seiner selbst zu sein. Als Träger seiner Bewußtheiten ist man "res cogitans", als Urheber seiner selbst ist man "causa sui".

Wir haben uns zeigen lassen, wie ein menschliches Dasein aussieht, in dem man nur immer seinen Wünschen nachlebt. Zier ist das Wolzlen bestenfalls in der Erscheinung frei, im Wesen ist es unfrei. Alles Wollen, das überhaupt frei ist, ob nur in der Erscheinung, oder auch im Wesen, gibt sich als ein Akt des Wählens.

Junachst einige Beispiele folden Wollens, das weder in der Ersscheinung, noch im Wesen frei ist!

Wenn man sich vom Jorne übermannen läßt, obgleich man hatte ruhig bleiben wollen; wo der Junge etwas herausfährt, das man hatte verschweigen wollen; wo man in Jurcht davonläuft, wo man mutig hatte darauf losgehen wollen; wo es einen mit magischer Geswalt ins Wirtshaus zieht, das man hatte meiden wollen: in allen dergleichen Sällen sindet kein Wählen statt. Sier sind überall ursprüngslich zwei Motive in uns vorhanden gewesen, und es zeigte sich eine gewisse Neigung, dem einen zu solgen. Da loderte auf einmal das entgegengesetzte Motiv zu großer Stärke empor und riß uns hin. Es verwandelte sich in ein "Stoßmotiv". Dieses zieht ein wahlloses Nachgeben auf sich, ein blindes Sabenwollen und dementsprechendes Wirkenwollen. In der Sorm des Wollens werden wir hier gewollt.

Erfolgte all unser Wollen nach diesem Schema, so wären wir reste los unfrei. Aur wählendes Wollen kann frei sein. Da will man sich nicht blind treiben lassen, sondern will sich selbst bestimmen. Aber solche Selbstbestimmung besteht oft nur darin, daß man sich gleichsam die Erlaubnis gibt, seinen Wünschen nachzugeben. Viele Menschen nehmen sich 3. B. vor, die Stärke ihrer Wünsche bewußt zu vers gleichen. Man hemmt den Augenblicksdrang eines Wunsches, läßt anderes, woran einem liegt, auch zu Gehör kommen und neigt sich dann dahin, wohin es einen "am meisten" zieht. Man gibt dem vorsherrschenden Drange und Hange sein Ja. Andere, bei ähnlicher Einzgestelltheit auf die Wunsch= und Triebwellen ihres bloßen Justandes, schenken sich das Vergleichen und machen es zur Sache ihrer herrischen Willkür, wie sie sich im Wettstreite der Wünsche entscheiden. Nach Belieben sagen sie zu dem einen Wunsche ja, zum anderen nein, ohne Rücksicht darauf, ob es der schwächere oder stärkere ist. Sie heben nach Einfall und Laune den ersten besten heraus und überlassen sich ihm.

In keiner dieser Sormen blickt Selbstmacht des Ich. Das Ich ge= staltet fich zur Buhne, die die feelischen Vorgange über fich schreiten läßt. Von deren biologischer Lebendigkeit hallt es auf der Bühne wider. Sie felbst ift tote Diele, die zum Beginne der Vorstellung nur das Zeichen gibt. Dann lebt es in flut und Drang auf ibr, ohne daß fie lebte. Wenn ein Wunsch durch feine blinde Starte die übrigen aussticht, oder einfach als nächster zur Sand ift, so darf er auf der Bühne braufen und ichaumen. Überwältigt ibn ein anderer, fo erhält diefer das Wort. Es ift ein Kommen und Geben nach dem Winke des Jufalls, Jufalls der Wunschstärke, Jufalls der Laune. Bier wird nicht Sinn und Jusammenhang eines perfonlichen Lebens sichtbar, sondern lebt ein bloges Individuum seine Scheineinheit immer mehr auseinander. Das Ich, die durchwefende Einheit, bleibt in den Bewußtheiten steden, statt daß es fich über fie redte. Mit jeder Bewußt= beit, die von einer anderen abgeloft wird, verrinnt es aufs neue. Darum das Uneinheitliche, Verworrene, Verschwommene im Un= blicke jeder blogen Individualität. Ein Chaos von Entscheidungen, die sich im Individuum öffnen und schließen; die Entscheidung des Individuums fehlt. Soviel Eigenschaftlichkeit in ihm angelegt ift, fo wenig Eigentum hat es, in fo vielen Wellen zerfließt es, trot alles Wunsch=Vergleichens, aller Willeur=Wahl. Wir vermissen den einheitsförmigen, charafterstiftenden und freien Willen. Freies Wollen ift eine neue Lebensschöpfung, Durchbruch geistigen Lebens im bio: logischen Leben.

Wie ist freies Wollen zu verstehen? Wer darin nur die Möglich= keit sieht, zwischen mehreren Motiven ohne Nötigung wählen zu können, kommt an die Tiefe desselben nicht heran. Diese formale Frei= heit eignet durchaus schon dem Wählen, von dem bisher die Rede war, jenen Impulsen des Ich, die wie Sandeln aussehen, aber nur zu den sonstigen inneren Vorgängen hinzutreten, statt sich über sie zu erheben; die sich sofort in ein Geschehen am Ich verwandeln, statt daß Ich über den Vorgängen geschieht. Grundverschieden ist das freie Wählen. Es ist zunächst schöpferisches, einheitstiftendes Wählen.

Much das einheitstiftende Wählen bezieht fich auf das Spiel unferer Befallensregungen, aber ergreift fie nicht nach ihrer fubjektiven, fondern nach ihrer objektiven Seite. Es richtet fich nicht auf das Trieb= und Wunschhafte, auf das Satt= und Leerwerden des Gefallens, fondern auf das Gefallende. Auf das Gegenständliche, das als Wert: erscheinung erblickt wird, ift man eingestellt. Man empfindet die inneren Unterschiede diefer Gegenstände, ihre Qualitäten : Mannig= faltigkeit, ftatt nur auf das quantitative Ausmaß der eigenen Strebebewegung zu seben. Welche Welten tlaffen, ob man Lebensannehm= lichkeit sucht, oder ehrgeizige Wünsche begt, ob man sich für Freundschaft, Samilie bewegt fühlt, oder für das Vaterland glüht, die Idee seines Berufes bochhält! Das läßt sich nicht restlos vereinen, irgend= wann tritt die Mötigung klaren Entscheides vor den Menschen, Sol= ches Entscheiden bedeutet, daß man sich in sich auseinanderscheiden muß, zumal wenn es fich um die Sauptlinie der Lebensführung bandelt. wenn man vor der Wahl steht, sich selbstisch oder unselbstisch zu be= ftimmen, fein Dafein unter den Stern der Luft, des Personwerts, der Treue, der Liebe zu ftellen. Man faßt feinen innerften Beschluft und macht sein Leben ganzbeitlich, indem man feste Ordnung in es bineins trägt, fich auf Plus und Minus bei fich felber einstellt.

Der eine gibt das positive Wertzeichen seinen unselbstischen Meisgungen, die ihn über sich hinaus auf anderes hinweisen, die es bewirken, daß altruistische, soziale, ideelle Gegenständlichkeit im Wertslichte vor ihm steht. Der andere gibt das positive Wertzeichen seinen selbstischen Begehrungen, die ihm versprechen, was seine Sinne reizt und seiner Eitelkeit schmeichelt. Das ist schöpferisches Vorziehen. Man erschafft sich dadurch Charakter. Der eine wagt in jener innersten Entscheidung sein Leben auf einen selbstischen, der andere auf einen unselbsstischen Einheitssinn. Wie man sich hier bestimmt, so wird man, entweder ein selbstischer oder ein unselbsstischer Charakter. Wenn man nur Charakter, und das heißt Persönlichkeit, wird! Besser ein selbstischer, als gar keiner! Wir sollen kämpsen und ringen im Widerstreite der Werterscheinungen, die im Spiele unserer Gefallensregungen vor uns

stehen. Wir sollen uns so oder so einen Lebenssinn geben. Der Einsheitswähler entscheidet sich nicht heute anders und morgen anders, sonsdern entscheidet sich heute, wie er sich für immer entscheidet. Er bestennt sich mit seinem ganzen Sein, sei es zur Gattung der selbstischen oder zur Gattung der unselbstischen Motive.

Diese tapsere Einheitswahl ist durchaus eine Tat der Willkur, aber eine letzte, stärkste, in der man sich über die eigene Willkur erhebt, um dadurch erst wahrhaft frei zu werden. Dennoch ist solche Freiheit mehr als bloße Willkur. Sie besteht darin, daß göttliche Notwendigkeit in unser Leben tritt.

# Willensfreiheit, ein Gotteserlebnis!

Ram es nicht von der wefenden Gottheit, daß das Ich die durch= wesende Einheit seiner Bewußtheiten ift? Solange das Ich in feinen Bestimmtheiten hangen bleibt, ftatt feine eigene Tafel über fie gu hängen, fo lange verharrt im Menschen die Spannung des Micht unbewegt. Der Riegel, der die wesende Gottheit von ihrem Einheits= und Ganzheitsleben trennt, bleibt unverschoben. In demselben Augen= blide aber, wo fich der wollende Menfch bei fich felbst auf innere Ein= beit einstellt, wo wir im Jentrum unseres Wesens zu Ganzheitssinn übergeben, im felben Augenblide fpringt der Riegel auf. Die Span= nung des Gottesnichts löft fich in uns, und unferen einheitsförmigen Willen durchwest göttliche Einheit, Freiheit und Geistigkeit. Das ift die wahre Willensfreiheit, die zugleich Geistigkeit ift. Geistigkeit kann nur als freiheit gedacht werden. Freiheit ift das Urerlebnis des Geiftes. In ihr und mit ihr fett dieser sich selbst. Wir sehen hier in das Mysterium des freien Willens hinein. Es besteht nicht in der bloßen Ent= hobenheit vom Raufalgesetze, sondern meint ein neues Leben, das in uns aufbricht, das alle Möglichkeit der Matur übersteigt - eben das befagt "Geistigkeit" - und das mit der Selbstmacht feiner Ursprunglichkeit auch uns berührt.

Die Gläubigen einer durchgehenden Naturkausalität behaupten, daß auch alles menschliche Wollen ursächlich verknotet sei. Wer freies Wollen annehme, das der Verkettung aller Ursachen mit allen nicht unterliege, auf dessen Lippen stehe Unsinn. Er fasele von einem leeren Nichts, von dem man wohl sprechen, das man aber nicht denkenkönne. Indem der freie Wille aus der Natur herausfalle, werde er aus der Wirklichkeit herausgewiesen.

Tatsächlich ließ Kant den freien Willen aus der Natur heraussfallen, darum noch lange nicht aus der Wirklichkeit. Der freie Wille stehe in einer intelligiblen Welt, und gerade diese sei die wirkliche Welt. Die empirische Welt der Naturkausalität sei bloße Erscheinung und lasse auch den Willen unfrei erscheinen. — Aber es ist hohle Spitzssindigkeit, die Dinge um uns in ein Gewirke unserer Unschauungssformen zu verwandeln. Wir stehen ihnen mindestens so gegenüber, als ob sie wirklich wären, und denken mutiger und entschlossener, wenn wir ihnen, die wir als Wirklichkeit nehmen, die Wirklichkeit nicht nehmen.

Was wird dann aus Kants Stätte des freien Willens, der intelligibelen Welt? Jerplatt sie wie eine Seisenblase? Es kann doch nicht zwei Wirklichkeiten geben, so uralt der Versuch ist, das, was nicht kosmisch existieren kann, in überkosmische Reiche zu verlegen. Bis auf den heutigen Tag ist man geneigt, von Wertwesenheiten und Sinnwesenheiten zu sprechen, ihr Nirgendwo als ein Irgendwo vorzustellen. Wir streichen alle Jenseitigkeiten. Die intelligibele Welt muß geopfert werden. Aber der freie Wille zerslattert darum nicht ins Irreale, sondern gehört dahin, wo ihm Jakob Böhme seinen Platz angewiesen hatte, ins Akosmische.

Das Akosmische ist das Unergründliche, der Ungrund, daraus die Welt entsprungen ist. Das freie Wollen geht nicht aus der geschafsenen Natur hervor, sondern wurzelt im "Jentro der Essentien". Es unterliegt eben darum der Naturgesetzlichkeit nicht. Sein Wesen hat es von der wesenden Gottheit, die, selber ohne Seinsbestimmtheit, allem bestimmten Sein vorangeht. Darum läßt sich auch der freie Wille nicht in Seinsbestimmtheiten sassen und ist doch da, als stete Möglicheteit der Seele zu Einstellungen, die sie geistlebendig machen, die das Leben des Gottesnichts in ihr Leben entsiegeln. Ein "Partikular der Allmöglichkeit" hat Böhme den freien Willen genannt. In unserm freien Willen ist Urmacht und erste Bewegung, wie sie vorangehen mußte, damit Welt und Dinge werden konnten. Wir sind da unzmittelbar mit dem schaffenden Ungrunde verbunden. Der freie Wille ist Blitz aus dem Zeitlosen und Wesenlosen.

Es gibt keine tiefere und kühnere Sprache von der freien Ursprünglichkeit des Menschen, als Böhme und Sichte sie geführt haben. Auch Sichte nennt die Freiheit das "ursprüngliche Leben", den Eingang und Vorhof zum "wirklichen Leben". Jeder Willensentschluß nämlich komme aus der unbildlichen Gottheit, die der Grund aller erscheinenden Dinge sei. Jeder wahre Willensentschluß sei ihr sich verbildlichendes Wesen. Der bloße Willensentschluß — 3. B. das Wählen nach dem Jusalle der Laune und der Wunschstärken — bejahe das bloße Dasein. Er gehe darum im natürlichen Dasein auf und ersscheine von diesem abhängig und durchdrungen, nicht als ein Erstes und Ursprüngliches, sondern als ein Jweites und Abgeleitetes. Der wahrhafte Willensentschluß erhebe sich über das bloße Dasein. In ihm erscheine mehr als das Gesetz der Notwendigkeit und Abhängigkeit. "Wo nun dieses Mehr als ein solches ersichtliches Mehr eintritt — aber es vermag nur in einem Wollen einzutreten —, da tritt das Wesen selbst, das allein ist und allein zu sein vermag, und das da ist von sich und durch sich, das göttliche Wesen, ein in die Erscheinung und macht sich selbst unmittelbar sichtbar; und daselbst ist eben darum wahre Ursprünglichkeit und Freiheit, und so wird denn auch an sie geglaubt."\*)

Sichte und Böhme unterscheiden sich dadurch, daß Böhme die Freiheit des Willens im unseienden Ungrunde verankert, Sichte in der unbildlichen Gottheit, die allein sei. Wer mit Sichte, der hier noch in Kants Spuren geht, die uns umgebende Sinnenwelt als "Erscheinungen" bezeichnet, wird allerdings unweigerlich dazu gestrieben, im Gegensatz dazu die nicht erscheinende Wurzel dieser Welt als ein Sein zu nehmen. Sichte spricht darum von einer übersinnlichen Weltordnung, in der nichts werde und die auch niemals geworden sei, sondern die da ewig nur sei. Das Kintreten des Seins in unsere Welt der Erscheinung bezeichnet Sichte als "Dasein". Das göttliche Leben "offenbare" sich dann und "sei da" im "lebendigen Gedanken", was nur in einem Willensentschlusse und in durchaus nichts anderem geschehen könne.

Die tiefere Klarheit ist bei Böhme. Es ist gar nicht nötig, die Sinnenwelt in Erscheinung zu verwandeln, um die auszgemachte Gegensätlichkeit des freien Willens zu allem Weltzcharakter auszudenken. Diese Gegensätlichkeit liegt nicht in der Richztung "Schein" und "Sein", Schein bei der Welt und Sein beim Willen, sondern in der Richtung des stehenden Seins und schaffenden Unseins. Das akosmisch Ursprüngliche, aus dem die Welt entsprungen ist, ist im Sprunge zu sich selber in der Weltsorm stehengeblieben. Diese ist aus ihm herausgetreten, ohne daß es für sich selber herausz

<sup>\*)</sup> J. G. Sichte, "Reden an die deutsche Mation", ed. Tefer, S. 140.

getreten ist. Es ist in Spannungen ungegeben geblieben. Aun bedarf es eines zweiten schöpfermächtigen Schrittes, damit die ungegebene atosmische Gottheit zu ihrem Gottesleben komme, und das kann nur auf dem Wege über das kosmisch Gegebene, in seinem Material, wenn auch nicht nach seinem Gesetze, geschehen. Die gegebene Welt muß schöpferisch überformt werden, überkosmische Art muß im Rahmen der menschlichen Seelenbewegungen ausbrechen. Dazu bedarf es des menschlichen Willens. Er ist der Erstgeborene der schweigenden göttlichen Einheit. Mit seiner Bewegung, wenn er Einheit in sich ausdrückt, erschwingt sie ihr göttliches Ausbrechen; in unserer freien Selbstbestimmung regt sich ihre Selbsterschaffung. So ist denn das Erlebnis der Freiheit ein Gotteserlebnis, und zwar nicht ein Erlebnis pantheistischer, sondern theistischer Art.

Es ist das theistische Urerlebnis. "Pantheistisches" Grunderlebnis hieß uns dassenige, das in der Erfüllung der Entwicklungs- und der Ergänzungsspannung erstand. Es spricht von Universum und hat lediglich kosmische Jüge. Kosmische Ganzheit spielt sich, indem sedes Ding in die ästhetisch schauende Seele eines Menschen einströmt; die Welt schließt sich gleichsam aus ihren Stücken zu einem Ringe zusammen. Darauf, daß sich im menschlichen Erleben solche kosmische Ganzeheit verwirkliche, darauf zielen die beiden ersten metaphysischen Spannungen. Sie reden vom Ursinne alles Weltwerdens. Aber die dritte metaphysische Spannung, die Spannung des Nicht, redet von unzüberbietbarer Gotteshöhe, die sich aus weltloser Tiese hervorschafft. Jedes Erlebnis, in dem sich göttliche Lebendigkeit aus ihr entbindet, bat überkosmischen Gebalt.

Von der Art ist das Erlebnis der Willensfreiheit: nicht der scheinshaften, bei der sich das Wollen in ein bloßes Geschehen am Ich verswandelt, sondern jener wahrhaften Willensfreiheit, von der Sichte gesprochen hat, bei der sich das Wollen in ein Geschehen aus Gott verwandelt. Da werden wir causa nostri, weil in unserer Selbstversursachung Gott urständet. Jedes Leben, das dieser Gottesgeburt Raum bietet, wird von überkosmischem Gehalt majestätisch übersformt: selig überformt, wenn unselbstischer Sinn, surchtbar übersformt, wenn selbstischer Sinn die Selbsterschaffungstraft der wesensden Gottheit weckt.

Damit tommen wir zu den verschiedenen Arten des theistischen Gotteserlebnisses. Welches sind sie? Die eine Art hat zuerst Meister Edehart gesehen, wiewohl er es verengt und die Bedingung seines

Eintretens verzeichnet hat. Eine zweite Art hat Jakob Böhme, eine dritte hat Sichte gesehen. Das höchste theistische Gotteserlebnis überstommt uns, wenn wir Menschen der evangelischen Liebe werden.

Alle diese Erlebnisse kommen aus der Spannung des Nicht hervor. In jedem einheitsförmigen Willen schon als solchem ist göttliches Leben aus dieser Spannung heraus entsiegelt. Aber welche Gestalt es im besonderen annimmt, das hängt von der Art ab, wie der Wille einheitsförmig eingestellt ist.

# VI. Gott im Wert.

### Der Werthunger in der Spannung des Nicht.

Unser menschliches Bewußtsein wird von der Spannung des Nicht in der Weise durchlebt, daß wir nach einem Werte hungern, der uns ausfülle, und daß wir die Forderung empfinden, anders sein zu sollen, als wir sind. Aus der bloßen Tatsache, daß wir solchen Werthunger haben, geht hervor, daß wir selbst, so wie wir sind, nicht der Wert sein können, der diesen Sunger zur Ruhe bringt. Deshalb such man nach immer neuem Andern, das man haben möchte. Aber verschwiesgenes Ungenügen zeigt an, daß man anders sein müßte.

Die Sorderung dieses Seinsollens bewirkt verschiedene Einstellun: gen. Entweder sucht man, gemäß einem Bilde von sittlicher Würde, eine Beschaffenheit bei sich zu verwirklichen, die man gegen den Stachel der Wertarmut gefeit glaubt, die es einem erlaube, sich als lebendigen Wert fühlen zu durfen. Oder man sieht nicht auf seinen Wert, feine Würde; man denkt überhaupt nicht daran, irgendwie sich machen zu wollen, sondern läßt in sich und mit sich machen. Gerade so entspricht man vielleicht erst wahrhaft dem Geheimnisse jenes Seinsollens, das über unser gegebenes Sein immerfort Unwert spricht. Denn diefe Sollforderung an uns ist gar nicht zum Schweigen zu bringen. Unweigerlich zwingt fie uns aus jedem Justande beraus, in welchem wir, als hatten wir unfere Wertwirklichkeit erreicht, ausruhen möchten. Alle Tugend, alle Rechtschaffenheit, die man zu haben oder erlangt zu haben glaubt, zwingt dieses nie raftende Seinfollen unter fich. Es verneint und gerbricht jede geformte Würde, jeden Wert, den der Menfch glaubt fich felbst geben zu tonnen. Dies Seinfollen gebt, aus der Tiefe vernommen, darauf, daß fich unfer unbefriedigendes Dafein verwandle, nicht in selbstzufriedene Tugendhaftigkeit, sondern aus

einem Dasein für fich in ein Dasein für anderes. Mur unter der Bedin= gung tann fich, werden wir finden, die Spannung des Micht lofen.\*)

Der Werthunger in der Spannung des Micht ift nicht immer als die entscheidende Lebenstatsache gewürdigt worden, die er ift. Wo er gewürdigt worden ift, find immer Bochgipfel des philosophischen Denkens. In der Regel hat man mehr auf die beiden anderen metaphysischen Spannungen geachtet. So ift das System des Aristoteles vom Blide auf die Entwidlungsspannung beberricht. Er nannte die Jielstrebigkeit, die die organischen Körper von innen ber bewege und ihr Werden bis zur fertigen Geftalt beherriche, "Entelechie". Der Blid G. Brunos, Berders und der Romantiter haftete auf der Erganzungsspannung. Von ihr war auch J. G. Sichte zur Zeit feiner Jenenser Professur gang erfüllt.

"Die Matur", schreibt Sichte in der "Bestimmung des Gelehrten", "bildete jeden nur einseitig, aber fie bildete dennoch in allen Dunkte, in denen fie fich mit vernünftigen Wefen berührten. Die Vernunft vereinigt diefe Punkte, bietet der Matur eine fest gusammengedrängte und ausgedehnte Seite dar, und nötigt diefelbe, wenigstens das Geschlecht in allen seinen Unlagen auszubilden, da fie das Individuum fo nicht bilden wollte. Die Vernunft wird forgen, daß jedes Indi= viduum mittelbar aus den ganden der Gefellichaft die gange vollständige Bildung erhalte, die es unmittelbar der Matur nicht abgewinnen konnte." \*\*)

Derfelbe Sichte, dem in jungeren Jahren die menschheitliche Ausweis tung des Einzelwesens so viel bedeutete, bat später für die dritte meta= physische Spannung unvergängliche Worte gefunden. Er schildert fie als "Sehnsucht nach dem Ewigen". In der "Unweisung gum feligen Leben" fagt er: "Glückfelig, ruhig, von ihrem Justande befriedigt, mochten alle gern fein ... Aber tein Gegenstand wird fie befriedigen, der unter Sonne und Mond ift. Wollten wir, daß einer fie befriedigte? Gerade das ja, daß nichts Endliches und Sinfälliges fie befriedigen kann, das ja gerade ift das einzige Band, wodurch fie noch mit dem Ewigen zusammenhängen und im Dasein verbleiben. - Und fo irrt der arme Abkömmling der Ewigkeit, verstoßen aus feines Vaters Wohnung, immer umgeben von seinem himmlischen Erdteile, nach welchem seine schüchterne Sand zu greifen sich fürchtet, unftet und

<sup>\*)</sup> Dgl. Schwarz, "Ethil" 1925 (bei Sirt) S. 10.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Sichtes Werke" ed. Medicus, Bd. I, S. 243, vgl. 239 (im Terte der Ausgabe fteht "Duntten" und "berührte").

flüchtig in der Wüste umber, allenthalben bemüht, sich anzubauen, zum Glück durch den baldigen Einsturz jeder seiner Sütten erinnert, daß er nirgends Ruhe finden wird, als in seines Vaters Zause."

Im Altertum hat Plato von der dritten metaphysischen Spannung gewußt. Durch jedes Ding ziehe sich das Streben nach seinem ewigen Urbilde, indem es seine eigene Sülle erreicht sehe, die ihm zu erreichen in dieser wesenlosen Raum- und Jeitwelt nicht beschieden sei. Der platonische Eros ist die Sehnsucht jedes Dings, nach dem in seiner Idee veranschaulichten Ewigkeitsgehalt, der sein Dasein erst sinnvoll macht und doch stetig über ihm bleibt, da er jedes Ding über sich hinausspannt einer Seinsweise entgegen, die die Gegensäglichkeit seisner raumzeitlichen Seinsweise ist.

Bei Kant wird dieselbe Spannung durch die Strenge des sittlichen Gesetzes ausgedrückt. Die platonischen Ideen als überseinende Existenzen sind hier verschwunden. Ein Götterbild der Menscheit schwebt im Ideenhimmel nicht mehr. Aber der Inhalt des sittlichen Gesetzes ist die Verwirklichung der Menscheitsideen bei uns. Sie wird uns ewig von der Pflicht vorgeschrieben. Ein Wollen, das aus Neigung und Anlage heraus den natürlichen Weg zu ihr nehmen wollte, ginge irre. Die sittliche Spannung, wie Kant sie herb und hart schildert, meint nicht die Entsaltung natürlicher Anlagen. Sie ist die überbietung alles empirischen Ich durch die Sinnsorderung unseres intelligiblen Menschen. In aller Ethik, die rein ist, nicht bloß in der kantischen, ist das Bewußtsein dieser dritten metaphysischen Spannung lebendig, als ein Stachel des Seinsollens. Daß sie eben dies Seinssollende kennt und den Abstand des ewig Irdischen davon unbeugsam unterstreicht, das ist das Große der Pflichtethik.

Alle Pflichtethit muß sich in Religion vollenden. Sinter allem unsern Seinsollen steht ein göttliches Seinwollen. Das ist das Nicht der Dinge in der dritten Bedeutung des Wortes; nicht die Möglicheteit, die sie enthalten können, sondern die Übermöglichkeit, die über sie hinausstrebt. Diese Übermöglichkeit, die nicht sie verwirklichen können, kann nur sich selbst verwirklichen.

Der Werthunger in der Spannung des Micht legt die Frage nabe, was das wohl für ein rätselhaftes Etwas sei, das wir als "Wert" bezeichnen? Wir hatten bisher immer nur von "Werterscheinunsgen" gesprochen, von jenem Scheine, den die Gegenstände, die im Blicke unseres Gefallens stehen, für uns annehmen. Aber wo gabe es Wertgehalt? Und in welchem Verhältnisse stünde er zu den Werts

erscheinungen? Verbauen wir uns nicht vielleicht mit unserer Ablehsnung alles dessen, was nach Wertanflug, nach Wertüberzug ausssieht, von vornherein das Verständnis des menschlichen Wertlebens? Solche idealen Güter, von denen das Menschenherz voll ist, wie Vatersland, Freiheit, Wahrheit usw. wären nur Werte in der Vorstellung? Desgleichen stets und ständig unserer eigener Wert? Und sollte es auch jener tiefere Werthunger, der in der Spannung des Nicht west, immer nur mit Vorstellungen zu tun haben, die ihn ewig täuschen und ewig enttäuschen?

Sehen wir zu, in welcher Weise man versucht hat, auf diesem schwankenden Boden vorwärts zu kommen!

# Naturgeschehen über Wertleben: Karl Marx.

Einen ersten Blick hatten wir schon in dies Gebiet getan. Man hatte uns auf ein Reich der Werte hingewiesen, das sich neben der Welt der Existenzen und neben der Welt der Geltung als ein drittes Reich von neuer Eigentümlichkeit, von eigener, ausgezeichneter Beschaffensheit darstelle. Wir begegneten andererseits Versuchen, das Wertsein seines Sondercharakters zu entkleiden. Sinter aller Rede von ästheztischem Wert stünden die subjektiven Eindrücke empfindender, hinter aller Rede von ethischem Wert stünden die Schätzungen wollender Seelen. Juletzt sei es immer irgendwie das Gesicht der eigenen Lust und Unlust, unseres eigenen Wünschens und Sürchtens, das uns aus dem entgegenblicke, was wir schön oder häßlich, gut oder böse, göttslich oder teuslisch nennten.\*)

Nach naturalistischer Auffassung sollen die menschlichen Schätzungen ihrerseits noch weiter zurückgehen. Sie entstünden innershalb jener großen Getriebe, deren Gesamtheit wir als "Kultur" bezeichnen, Recht, Sitte, Moral, Religion, Wirtschaft, Politik, Kunst. In diesen Getrieben erwüchsen die Kräfte, die unsere Wertgebungen bestimmten, und zwar enthielten die naturnäheren Getriebe stets die wirksamen Kräfte. Die sogenannten geistigen Provinzen hingen von den naturnäheren ab, d. h. von densenigen, die der physischen und psychophysischen Erkenntnis am zugänglichsten seien. Aller Eindruck von einer umgekehrten Bedingtheit beruhe auf Täuschung, auf Ideologie. Es gäbe keine geistigen und sittlichen Imponderabilien, die durch sich wirken könnten. Das sei so salsch die auf ihre Rechnung gesetzten Wertungen sosort wechselten und aufhörten, sobald die äußeren

<sup>\*)</sup> Vgl. oben: S. \$8.

Verhältnisse wechselten und aufhörten, nach deren verborgenem Winke jene einst hervorgesprungen seien.

Um ftarrften hat Karl Mark in seiner "materialistischen Geschichtes auffassung" den Grundsatz verwendet, die mehr äußeren Rultur= betriebe als die Subrer der mehr inneren anzuseben, also das, was der rein physischen Gesetzlichkeit naber und am nachften liegt, gum Bebel aller tulturwiffenschaftlichen Erklärung zu machen. Er betrachtet geradezu die bewegenden Urfachen eines einzigen Aulturgebiets als die, die alle übrigen Kulturerscheinungen hervortreiben. Alle unsere Wertungen bestimmten fich zulett aus dem Gebiete der wirtschaft: lichen Tätigkeit. Diese ihrerseits hange ab von Klima und Boden= beschaffenheit, von den Verkehrsmitteln, von dem Stande der Technik ufw., lauter Einfluffen, die in phyfitalifcher Weife erkannt und bestimmt werden könnten. Durch jene Bedingungen des wirtschaftlichen Lebens wurden die übrigen sozialen Erscheinungen notwendig mit= bestimmt; fo das Recht, das nur als Werkzeug gilt, die wirtschaft= lichen Verhältnisse zu regeln; so die Moral, die wiederum nur ein Widerschein der bestehenden oder überkommenen Rechtsverhältniffe fei; so die Kunft, die Wissenschaft usw. Die gesellschaftliche Wirtschaft fei das Berrschende und Befehlende; fie fei als Materie des wirtschaftlichen Lebens das mahrhaft Reale, die wirkliche Substang des= felben. Alles, was sonft neben den Realitäten der ötonomischen Tatfachen erscheine, seien lediglich Spiegelbilder, die als felbständige Begenstände anzuseben, eine wiffenschaftliche Täuschung bedeute. "Andert die soziale Umgebung, das Milieu, und ihr verandert mit einem Schlage die Sitten, die politischen Leidenschaften und die fitt= lichen Empfindungen der Menschen!"

Diese Lehre verflüchtigt und annulliert allen objektiven Gehalt des menschlichen Werterlebens. Von der Art, wie sich hungrige Menschensleiber miteinander und mit den Naturkräften ihrer Umgebung einsrichten, läßt sie alles Erleben abhängen, das unter dem Namen der "ästhetischen", "ethischen", "religiösen" Werte von geistigen Welten träume. Solche seien Nimmermehrsland. Der Wahn, als seien Ideale etwas, und gäben uns Aufgaben ihrer zu warten und ihrer zu pflegen, sei leere Ideologie und verrate Saulheit und Drohnentugend.

Un der materialistischen Geschichtsauffassung ist etwas Richtiges. Sie erkennt die abgründige Wertleere des bloßen Weltseins, des Michts als dinglichen Geschehens, und der Tätigkeiten, die nichts als dinglich bestimmt sind. Dingliche Kräfte können nur dinglich wirken,

und wenn man meint, den Grund auch nur von "Werterscheinungen" in ihnen suchen zu sollen, so heißt das, diese Erscheinungen von vornsherein dem Tode des Nichtseins und Nichtsbedeutenden auszuliesern. Es gibt schwärmende Pantheisten, denen die Natur wie mit Werten beshangen erscheint, die ihr Schönheit und Vernunft einlegen und von der Hingabe an ihr großes Ganzes Beglüdung über Beglüdung erwarten.

Mark denkt folgerichtiger. Er weiß, der Versuch, das Wertleben aus mechanischen Ursachen abzuleiten, heißt zu dem Schlage ausholen, es zu vernichten. Umgekehrt: wer dem Werterleben und seinen Inshalten eigenen Rang sichern will, darf nicht meinen, solche Sicherung im Schoße kosmologischer Kausalität finden zu können. Schillers Wort, daß die Elemente das Gebild der Menschenhand hassen, hat auch methodische Bedeutung. Die bildende Menschenhand gibt geistigen Gehalten an den Elementen Ausdruck. Diese Gehalte würden ihr Wesen einbüßen, wenn man sie aus dem natürlichen Geschehen, das sie verklären, erklären wollte.

Die Gnostiker hatten etwas davon geahnt. "Kann," fragten sie, "der Urheber der Natur zugleich der Urheber der Wertewelt sein?" Ihre Antwort lautete "nein". Sie sahen den Urheber der Natur, den mächtigen Jehova, als ein böses Prinzip an, als das Prinzip der widerstehenden inertia, das mit dem Gott der Wertewelt in Seindschaft sei. Durch Vergleichung der Erzählungen des alten und des neuen Testamentes fanden sie sich in diesem Streben bestärkt. Hier der Vatergott der Güte, den Jesus verkündet hatte; dort der Jorngott, der in der südischen Geschichte rächend und vergeltend waltet. Beides könne unmöglich eins sein. Von senem übelgesinnten Schöpfergotte stamme die Materie, in die die menschliche Seele verstrickt sei. In Jesu aber habe sich der höchste Gott der Liebe offenbart.

Der Naturgott, der die Wertewelt zertrümmern möchte, ist in der materialistischen Geschichtsauffassung wieder auferstanden. Er ist die sich selbst bewegende Wirtschaft, in deren Geleisen alle ideellen Werte entleert zurückbleiben. Sür die Priester jenes Naturgottes wird der Zerzglaube des deutschen Idealismus an wesenhafte geistige Gehalte zur verächtlichen Ideologie.\*)

<sup>\*)</sup> Mark naturalisiert 1. die Werte überhaupt. Dadurch erreicht er 2., daß die idealen Werte als bloß kapitalistische Interessen erscheinen. 3. Der höhere Glanz aber, mit dem man sie bisher genommen habe, sei bewußte Sälschung, um die Massen zu täuschen. 4. Das hindert aber die Menschen, die dagegen ankämpsen, nicht an der Illusion, als seien die Werte der Jukunstewirtschaft doch zugleich die idealen Werte der Menscheit.

# Wertleben über Naturgeschehen: J. G. Sichte.

Much I. G. Sichte hat die Wesensfremdheit, die zwischen der Maturgesethlichkeit und den geistigen Werten besteht, als Gegensat emps pfunden. Diesen Gegensatz verlegt er in apriorische Tiefen. Kant war der Kolumbus einer "intelligiblen" Welt gewesen, des Reiches unseres wahren Ich, unserer Freiheit und sittlichen Aufgaben. Die Realität desfelben werde uns durch die Stimme der Pflicht verburgt, deren unbedingtes Soll sich an teine sinnlichen Solgen oder Bedingungen tehre. Daneben aber hatte der Konigsberger Denker die "Dinge an fich" fteben laffen, die Lieferanten unferer Empfindungen, aus deren Stoffen die Kategorien unseres Verstandes eine Erfahrungswelt taufalen Iwanges vor uns hinbreiteten, in den auch wir uns verstrict erschienen. So empfangen wir die Empfindungen als Gegebenes von außen; neben die intelligible Tiefe des felbstwesenden Sittengesetzes, das unbedingt gebietet, tritt ein fremdes Sein, das uns ratfelhaft berührt; in demfelben Augenblicke finden wir uns an finnliche Bedin= gungen gebunden. Biermit wird das geistige Leben dem Jufalle einer danebenftebenden ungeistigen Wirklichkeit ausgeliefert. Die un= finnlichen Dinge an sich erheben sich als undurchdringliche Mauer, als ein unheimlich fremdes Rätfel, neben dem überfinnlichen Reich der 3wede.

Sichte reißt die Mauer nieder. Micht von jenen ewig unbekannten Dingen läßt er die Empfindungen erzeugt sein, sondern vom selbste wesenden Sittengesetze. Es setze durch sich selbst Empfindungen als Stoff einer Erfahrungswelt, damit wir, die empirischen Menschen, daran das "versinnlichte Materiale unserer Pflicht" hätten. Die konkrete Dingwirklichkeit uns gegenüber wird damit zur objektiven Erscheinung (nicht etwa subjektiv selbsterzeugten Erscheinung unserer Einbildung). Sie wird zur vorweltlich gewollten Setzung der absoluten praktischen Vernunft, die sich nur unter der Bedingung einer anschaulich hingestellten Gegenständlichkeit aus abstrakter Geistigkeit in konkretes Geistesleben zu verwandeln vermöge, das beim Menschen vor sich gehe.

Jeden einzelnen Menschen stellt Sichte vor die Frage, ob er bei sich selbst die Mauer niederreißen wolle oder nicht. Danach entscheide es sich, ob bei ihm das Geistesleben vor sich geben könne oder nicht.

Entweder er setze die Sinnenwelt als das Ursprüngliche und bestrachte das Pflichtgefühl als etwas Abgeleitetes, oder er nehme das

Pflichtgefühl für das Erste und sehe die Sinnenwelt nur als etwas Abgeleitetes an. Wer in der Stunde seiner Lebensentscheidung die Sinnenwelt als das Ursprüngliche setze, der empfange aus den eigenen Sänden sein Schicksal als Naturwesen. Er mache sich zum empirischen Ich. Er werde Gefangener seines Glaubens an die sinnliche Realität. Er kapituliere in den Dingen sittlichen und geistigen Lebens beständig vor den blinden Naturkräften in ihm und um ihn herum.

Anderen sei es unmöglich zu glauben, daß es eine reale Körperwelt gäbe, die ohne innere ideale Bedeutung nur brutal da sei und ums zwinge, den Sinn unseres Lebens an ihren toten Unsinn zu verlieren. Was selbstwesende Sittlichteit, die praktische Vernunft, als schöpferisch über-Ich getan hatte, nämlich sich in sich selbst zur Erscheinung einer Dingwelt zu bestimmen, daran als Widerstand sittliches Leben gegenständlich werden könne, das wiederhole der sittlich sich bestimmende Mensch noch einmal in seinem zeitlichen Denken. Er lerne und wolle lernen aus Kants Philosophie, daß der Raum nur eine Anschauzungsform unseres Bewußtsein sei, so daß ihm alles körperliche Sein zur Erscheinung in kosmologischem Sinne werde; und er lerne und wolle lernen aus Sichtes Philosophie, daß dieses Gestaltete unserer apriorischen Denktätigkeit dennoch im apiologischen Sinne keine leere Erscheinung sei, sondern tiesen Sinn habe. Es sei das versichtbarte Instrument unserer Pflicht.

Der Gegensatz der marriftischen und fichteschen Weltanschauung tritt hier schneidend hervor. Uns stellen sich hier zwei grundverschies dene Typen dar, wie das Verhältnis der Welt der Eriftengen gur Welt der Werte bestimmt wird. Sur den Geschichtsmaterialisten gibt es keine in fich ftebende Beistigkeit. Er kennt nur körperliches Ge= schehen und mechanisch bedingtes gandeln von Menschen, deren verkapptes kapitalistisches Interesse sich in den Schein ideeller Werte verhülle. Der Sinn alles geistigen Lebens wird ausgehöhlt und vernichtet, indem es als illufionares Beiwert der wirtschaftlichen Ent= widelung geschildert wird, mit derem Schritte immer wieder alte Wertseifenblasen zerflattern und neue sich in den Gehirnen erzeugen follen. Sur die Philosophie des deutschen Idealismus gibt es um= gekehrt kein eigenständiges Maturgescheben. Matur ift nicht in sich da. fondern fie ift zu etwas da. Sie ift dazu da, um Arbeitsbedeutung für sittlich geistiges Leben darzustellen. In sich ist sie wefenlos, und ihre blinde Maturgewalt soll uns wie wesenloses Michts sein. Dennoch find die Dingerscheinungen teine Seifenblafen, wie der Inder will: "Geh an der Welt vorüber, sie ist nichts"; sondern du sollst darauf zugehen; dann wirst du tausendfältig Aufgaben erblicken, die du ersgreifen sollst.

So setzt Marr die Wertewelt zu Schein, Sichte die Dingwelt zur Erscheinung herab. Das prallt gegeneinander wie Bölle und Bimmel.

### Die Wertleerheit des Naturgeschehens.

Aber muß denn die tosmische Wirklichkeit der Dingwelt vernichtet werden, um die Selbständigkeit geistigen Lebens gu retten? Es genügt zu erkennen, wie absolut wertleer alles natürliche Sein und Beschehen ift, um an der damit unvergleichbaren Art des Wertlebens gang unmittelbar die Gewigheit zu haben, daß fich Wertleben und Maturgeschehen auf verschiedenen Ebenen befinden. Rein naturhafter Prozeft kann gultige Werthaftigkeit vernichten, und fein werthaftes Erleben braucht die Dingwelt in Vorstellungen zu verwandeln. Weswegen kann kein naturhafter Prozest gultige Werthaftigkeit vernichten? Deswegen nicht, weil tein Maturprozeff folche hervorbringen tann. Man tann Sarben nicht in einem Musitstud suchen, und tein Musikftud tann Sarben, wo fie da find, verschwinden machen. So etwa ift es hier. Michts davon, daß sich irgendeiner der sich aus= gleichenden Energiegehalte in Wertgehalt umfette! Darum ift auch undenkbar, daß Wertgehalt, wo er zu feiner Wirklichkeit kommt, von diefer Wirklichkeit, dem Spiele mechanischer Ausgleichungen, berührt werden könnte. Mit den Begriffen "Umsetzen, Bervorbringen" find wir gang auf tosmologischem Gebiete; aber Kosmo= logisches ist nichts Ariologisches, und Ariologisches ist nichts Kos= mologisches.

Freilich der Mensch ist unermüdlich auf der Suche nach Wertwirtlichkeit. Er tastet danach in der Dingwelt um sich, er greift danach
in eine Überwelt über sich, er klopft danach bei einem allervollkommensten Gottessein an. Indessen wenig gelingt ihm jenes Tasten,
Greisen, Klopsen. Jum mindesten, wer mit der Jühlung nach Wert
in die Dinglichkeit greift, der greift ins Leere. In keinem Sältchen
ihres großen Mantels birgt die Natur das geringste Quäntchen Wertgehalt. Man suche danach das Verhältnis ab, mit dem Naturwissenschaft die Entstehung von Sein und Geschehen bestimmt, das Verhältnis von Ursache und Wirkung! Dies Verhältnis ist seinem Sinne

nach von jeder Wertbeziehung frei. Man sehe bei Atomen und Enerzgien nach! Das sind mathematisierte Größen, alle austauschbar, auszwechselbar, gleich geltend und gegen alles Wertsein gleichgültig. Keine mit eigener Bestimmung, innerer Bedeutung, Individualitätscharafter! Und das All der Atome und Energien? Alle Erweiterung, Vergrößerung, Summierung von Ungeistigem machen das Ungeistige nicht geistiger, das Wesenlose nicht wesenhafter.

Dennoch glaubt mancher, der zu nüchtern ist, um das Verhältnis von Ursache und Wirkung mit Wertannahmen zu belasten, das Vershältnis vom Teil zum Ganzen werttheoretisch verwenden zu können. Rein Atom habe eigenen Wertgehalt, aber in der Allheit der Atome sinde man den höchsten Wertgehalt. Man selbst sei solch ein Atom, man sei nur ein Teil, darum das Ungenügende und Bedürstige im eigenen Dasein. Aber man sei doch ein Teil: der höhere Wert des Ganzen bleibt uns nicht fremd; er kann auch uns erfüllen, wie das Ganzleben und Einheitsleben eines Organismus sedes Glied durchpulst.

Der Sehler dieser Dentweise, die sich vom All als Ganzem Wert= gehalt erträumt, liegt auf der Band. Gilt das Gange nur als Summe seiner Teile, nicht als eigene Einheit, so hat es vor dem Teile nichts voraus; vielmehr es gibt dann gar fein Ganges, es gibt nur immer die Summe der Teile. Bedeutet aber das Gange eine eigene Einheit, fo kann es nicht einfach wie die Teile ausgestattet gedacht werden. Es tritt etwas Meues hinzu, und nun ift wieder nicht einzusehen, wie der Teil ohne weiteres an der höheren Artung des Ganzen teilhaben könnte. Bewegt sich doch weder der Teil zum Ganzen, noch das Ganze zum Teil. Es ist ja alles statisch. Nichts geschieht, wodurch das Ganze von seinem Wert abgeben oder der Teil am Wert des Bangen teilnehmen könnte. Man entgegnet, dies Bange fei ein Leben. deffen Wertwellen in alles Einzelne hineindringen. Aber als Grundsubstanz des Alls finden Retorten und Mitrostope immer wieder die Materie, an die manchmal, wie durch Jufall und vorübergebend, Lebensvorgänge angeheftet erscheinen, und manchmal nicht. Leben und Materie find entgegengesetzte Begriffe und bleiben es, auch wenn die letten Teile der Materie als Träger von Energien erkannt werden. Denn da ift immer nur physische Energie gegeben, die eingesvannt ift in das Gefetz der Energie-Erhaltung, und es gilt immer nur das Gefet der Entropie, daß die Menge nicht gurudverwandelbarer Ener= gie stets mächst.

Dennoch ist der Begriff des Allebens stets wiedergekehrt. Die Tatssache, daß Leben trotz seiner mechanischen Unerklärbarkeit überhaupt da ist, legt immer wieder den Gedanken nahe, daß solches überall, mindestens in Keimen, in schlummernden Anlagen, gegeben sei, und daß all dies Einzelleben im Mutterschoße eines allumfassenden großen Lebens entspringe.

Jugegeben! Aber das hebt die Wertleerheit des Naturgeschehens einschließlich der Lebensprozesse, die es umgreift, nicht auf. Man muß nur Leben und Leben, nämlich biologisches und ariologisches Leben unterscheiden. Das biologische Leben ist bloßes Leben, ist ichbezogenes seelisches Geschehen, das unter Naturgesetzen steht, ob man seine Mannigsaltigkeit mit dem Verhältnis von Ursache und Wirkung oder mit dem Verhältnisse von Ganzheit und Gliedrigkeit untersucht. Ariologisches Leben ist ein Leben im Leben. Der Begriff, den man einzig gebrauchen kann, um das Werden ariologischen Lebens mit allen seinen geistigen Provinzen idealer Werte zu verstehen, ist dersenige der Selbstetzung, der Selbsterschaffung. Geistigkeit, Wertgehalt wird immer durch sich selber, auf amechanische, überpsychische Weise lebendig, und zwar in menschlichen Seelen. Der Unterschied gegenüber allen Naturprozessen, auch den Prozessen biologischen Lebens, tritt nun gerade um so deutlicher hervor.

### Der Wertrausch des Pantheismus.

Es gibt einen Typus der Wertauffassung, der ganz anders orientiert ist. Nicht die Unterschiedlichkeit von Wertgebalt und Naturzgeschehen, sondern ihre innige Einheit ist auf den Jahnen des Panthesismus geschrieben. Die Natur sei voll innerer Vernunft und Schönzheit. Sie erscheint nicht als etwas Wertarmes, sondern mit Wertzgehalt behängt, mit unermeßlichem Reichtum ausgestattet. Man berauscht sich am Gedanken ihrer großen Kinheit und Harmonie. So Bruno und Herder, so Goethe und die Romantiker. "Iede Kreatur", sagt Goethe, "ist nur ein Ton, eine Schattierung einer großen Farmonie, die man im großen und ganzen studieren muß". "Bei den Kunstwerken ist immer viel Tradition, die Naturwerke sind immer ein frisch ausgesprochenes Wort Gottes". "Die Konsequenz der Natur tröstet gar schön über die Inkonsequenz der Menschen". "Ihr glücklichen Augen, was se ihr gesehn, es sei wie es wollezes war doch so schön".

Wie sich in der Gottnatur Spinozas Geltung und Eristenz verschwisterte, so ist die Gottnatur Berders und Goethes die Einheit von Erifteng und Wertgehalt. Erhabenheit, Pracht, feierliche Majeftat, rubevoller Frieden fei in ihrer befeelten Vernünftigkeit vermählt. "In der wilden Sturme Walten ift's nur Schönbeit, die ich schaue, Schon= beit, die mich leife labet, leis mein Berg mit Araft begabet." Es ift bezeichnend, daß man von ethischen Werten, die in das Sein und Gefcheben der Matur verflößt werden, bier nicht fpricht. Micht fprach man davon in der Zeit Berders und Goethes. Um ethischen Gehalt in die Matur hineinzuschauen, hatte der Gedanke der Entwicklung mit anderer Wendung genommen werden muffen, als man ihn da= mals kannte. "Die Schöpfung jett am Jiel harrt und schweigt noch .... fuchet einen, der mit Beift fcmedt und was er ift, geneußt, fuchet, der mit Gottesblid alle Schöpfung ftrahlt gurud, und der Mensch der Gott er ift", beißt es bei Berder. In der Bervorbringung des Menschengeschlechtes, lehrt er, vollenden sich die Kräfte der Ma= tur, und nun muffe fich die Reibe der Entwicklungen im Prozeff der Beschichte mit einer neuen Rraft, mit der Rraft der Freiheit, fort= fegen; nur im Raume der Freiheit gabe es ethischen Wert. Sichte hatte den Gedanken weiter zugespitt. Die Kräfte der Freiheit blüben nicht aus dem Reifwerden und Sichvollenden der Maturfräfte auf. Freiheit fei der Gegensatz aller Matur. Sittlichkeit fei die beständige Dernichtung des Maturhaften in uns und um uns. Freiheitsleben fei geistiges Leben über und wider alle Maturgebundenheit. Go fchlägt Berders Begriff des Menschen als Freigelaffenen der Matur bei Sichte um in den des freien Gelbsttäters gegenüber der Matur. Sur Wert verseinelnde und naturbegeisterte Gemüter blieben daber nur äfthetische und religiose Werte übrig, um die Matur damit zu bebängen.

Die spätere Naturwissenschaft hat diese Naturbegeisterung gedämpst. Dem neuen Vitalismus trat der auf Physik, Chemie, Physiologie gestützte Mechanismus entgegen. Das organische Geschehen schien sich in unorganisches aufzulösen. Das pantheistische Allgesühl, das sich in jedem regt, der zum erstenmal den Reiz des Pantheismus austostet, der sich an dem Gott begeistert, dem es ziemt, "Natur in sich, sich in Natur zu hegen", das ein großes Alleben zu umarmem treibt, blieb so ohne Nahrung. Es konnte bei diesem nüchternen Maschinenschema nur als künstliche Slamme weiterbrennen, — bis der moderne Evolutionismus auskam. Nun sah man auf einmal nicht nur

ästhetische und religiöse Werte wieder ins All hinein, sondern ethische Werte mit dazu. Auf den Schultern des Goethe= und Serder= Typus, das Verhältnis von Wert und Eristenz als Einheitsverhält= nis aufzufassen, erhob sich ein neuer, umfassenderer, der Nietzsche= Typus.

Die Vorstellung, die bis zu den Romantikern geherrscht hatte, daß die Welt voll seiender Schönheit sei, tritt jetzt zurück. Sie gilt nur als Gehäuse des in sie verflößten Lebens. Aber dies Leben, das man zu einer biologischen Totalität zusammenfaßt, erhält den Sinn eines ihm innewohnenden Jieles, dessen ethische Werthaftigkeit vorauszgesetzt und als Norm unseres ethischen Wollens hingestellt wird. "In die Söhe will es sich bauen mit Pfeilern und Stusen, das Leben selber; in weite Serne will es blicken und hinaus nach seligen Schönzheiten, darum braucht es Söhe." Ein Atem des Sortschrittes drängt beständig aus niederen Wertstusen zu höheren. Alles Leben sei eine klimmende, steigende, vorwärtstreibende Macht, deren Mitarbeiter wir sein sollen.

Bier macht die biologische Entwicklung nicht beim Menschen Balt, wie bei Berder, sondern sie übernimmt das, was bei Berder hinters her in geschichtlicher Entwicklung das Menschengeschlecht im Elemente der Freiheit vollbringen sollte, nämlich die Vergeistigung des menschlichen Typus (Humanität). Die Verwechslung biologischen und arioslogischen Lebens bei Nietzsche liegt auf der Band. Das letztere wird nicht ausgesaßt als ein Leben im biologischen Leben, das in eigenem Schöpfertum schreitet, sondern eben weil es Leben im biologischen Leben ist, drängt sich das Misverständnis heran, es für eine Bervorbringung des letzteren zu halten. Das Schema des Entwicklungsgedankens versührt. Entwicklung soll das biologische Leben nicht nur von den Moneren bis zum Menschen vorwärts getragen haben, sie soll es in sich selbst zu höherer Vollkommenheit, geistigeren Geshalten noch immer weiter tragen.

Wie schief das gedacht ist, wie verwirrend hier Untriebe aus allen drei metaphysischen Spannungen durcheinander geworfen werden, davon ist bereits gehandelt worden.\*)

Freilich, Mietsiches Evolutionismus ist vielen zum begeisternden Evangelium geworden. Es ist bezeichnend, daß dies geschehen konnte in einer Jeit, in der man längst verlernt hatte, an den Evolutionismus

<sup>\*)</sup> Dgl. oben: S. 49ff.

der Idee zu glauben. Man hatte die Gedankenkreise Sichtes, Schelslings und Begels, in denen das Evolutionsprinzip geboren war, vergessen; den Gedanken nämlich, daß Ideen aus sich ein Leben schaffen könnten. Dafür traute man dem organischen Leben ideale Aufstriebe, rastlose Selbsterhöhungen in der Richtung sich steigernder Vollstommenheit zu.

# Alte und neue Werttafeln und ewige Wiederkehr.

Kalt und höhnisch blieb neben dem biologischen Evolutionismus der Marrismus stehen. Marr hatte aus Zegels System das Evolutionsprinzip geborgt, um es auf das seelenlose Getriebe der Wirtsschaft zu übertragen. Ihre Sortschrittswalze bringe immer neue Wertsvorstellungen in den Gehirnen der in sie verstrickten Menschen hervor und werfe die Bedeutungsgehalte, mit denen man sich in sedem früsheren Stadium erfüllt habe, zum alten Eisen. Der Glaube an eigene Kräfte geistigen Lebens sei ideologischer Trug und Selbstbetrug.

Welche Verschiedenheit im Gebrauche des naturalistischen Entwicklungsgedankens! Diese Auffassungsverschiedenheiten sind im naturalistischen Entwicklungsgedanken selbst begründet. Marr und Nietzsche gebrauchen jeder eine andere Seite desselben. Nietzsche gebraucht ihn, um den Glauben an ideale Gehalte innerhalb des biologischen Lebens zu verankern. Marr gebraucht ihn, um den Glauben an jeden idealischen Gehalt um so gründlicher zu zerstören.

Tatsächlich erlaubt der naturalistische Entwicklungsgedanke diesen doppelten Gebrauch: Nietziche hat ihn nach der einen, Mark nach der anderen Seite gewendet. Bei Nietziche das Aufsteigen immer neuen Gehalts, der in seiner höheren Schönheit, tieseren Sattheit stets die früheren Werte hinter sich lasse. Die älteren Wertschätzungen würsden rückständig im Verhältnis zu den höheren, reichern und wahreren, die sie überträfen. Insofern klingt bei Nietzsche im Aufjauchzen unter der Seligkeit des Steigens das Wort von der Jerbrechung der alten Taseln.

Bei Mark sind alle idealen Werte gleich nichtsbedeutend. Die wirtschaftliche Entwicklung, die sie alle hervorbringt und alle wieder vernichtet, bringt sie wie Seisenblasen hervor; in den angeblich idealen Werten erblickt man immer wieder das gedunsene Gesicht kapitalistischer Interessen, und dahinter steht das kalkigweiße, wertleere Gesicht der materiellen Natur, deren starre und sture Sand das Ganze bewegt.

In dieser blutlosen Sand, in dem Sluß und Wandel natürlichen Gesschehens, zerbrechen alle Werttafeln. Nach Nietzsche entwerten sich alte Tafeln gegenüber den neuen, in welchen höherer Gehalt aufstommt. Nach Mark tommen niemals ideale Gehalte auf, sondern immer werden reale Interessen hinter dem Scheine derselben stehen, und der Schein jener idealen Gehalte wird zu doppeltem Schein, weil das Wesen der Vergänglichkeit darin ist.

Sollte Nietziche nicht vielleicht doch die Vernichtungsgefahr erstannt haben, die allem Wertgehalt droht, wenn man ihn in ein Produkt der fließenden Zeit verwandelt? Von dieser Frage aus fällt vielsleicht Licht auf das letzte Motiv seiner Lehre von der "ewigen Wiederstehr", mit der er auf einmal von der Entwicklungslehre so gänzlich abbiegt. Wie, wenn er so die Werte, die in der Entwicklung des Lebens aufgestiegen waren, in denen der Segen des Lebens gewesen ist, die ihre Bedeutung, ihr Glück und ihre Schönheit gehabt haben, von der Entwertung durch Vergänglichkeit hätte retten wollen? Sie können, lautet nun die neue frohe Botschaft, durch den Sluß der Zeit nicht ins Wesenlose geworsen werden, sondern ihre unverlierbare Bedeutung bringt es mit sich, daß der Sluß der Zeit immer wieder zu ihnen zurücktehren muß.

Der Verfasser ist unsicher, ob er Nietzsches Lehre von der ewigen Wiederkehr so auslegen darf. Wir hätten dann bei Nietzsche nicht den Abergang von einer Auffassung biologischen Lebens, — dieses Leben angesehen als klimmende und kletternde Macht — zu einer anderen Auffassung biologischen Lebens — dieses Leben angesehen als jauchzende Lust, sich ewig selbst zu wiederholen, so wie jedes neue Individuum seine Gattung wiederholt. Sondern Nietzsche träte bei dieser anderen, ganz anderen Auslegung in den Reigen des deutschen Idealiszmus ein, dessen Geist ihm nie fern gewesen ist.

Der deutsche Idealismus enthält ja nicht nur den Gedanken: Wertzgehalt ähnelt Wahrheitsgehalt. Wie das Maß der Wahrheit Immerzgültigkeit sei, so habe auch aller echter Wert eine Werthaftigkeit in sich, die durch keinen Sluß der Zeit berührt werden könne; Werte, die in der Zeit zerflattern könnten, seien nie wirkliche Werte gewesen. Sonzdern der deutsche Idealismus geht weiter: die ewige Wertidealität ist nicht nur über der Zeit erhaben, sondern sie bestimmt geradezu von sich aus alles fließende Sein, Geschehen und Leben. Sie ist tiefster Grund, ist Wesensmacht auch allen kosmologischen Geschehens.

In diesen Reigen träte der Nietziche der "ewigen Wiederkehr" nun ein. Nicht erzeuge, wie er früher gelehrt, das fortschreitende Leben in seinem Stusengange Werte, Bedeutungen, ideale Gehalte umd übertanze sie dann mit leichtem Suße, der sie ins Nichts der Vergangenheit zurückstoße; sondern der innere Gehalt wesenhaften Wertes bestimme seinerseits den Sluß des kosmologischen Geschehens. Dies Geschehen könnte den Wertgehalt, der einmal in ihm aufgestiegen sei, nur scheinzbar hinter sich lassen. Im Schoße des Weltgeschehens bliebe er ewige Gegenwart und beuge es immer wieder zu sich zurück. — Dann hieße es auch hier, wie in der übrigen Philosophie des deutschen Idealismus: nicht Zeit zwingt Wert, sondern Wert zwingt Zeit.

# Die Werttheorie des deutschen Idealismus.

Damit tritt die Werttheorie des deutschen Idealismus von neuem in unseren Gesichtstreis! Wir erinnern uns an Sichte. Bei Plato waren die Dinge Abbilder seiender Ideen. Bei Sichte find die Dinge Bullen feinwollender Ideen, d. h. die Idee in Pflichtprägung fett fich felbf: als idealen Gehalt des Lebens. Serner: Platos Ideen find un= teilbar. Sichte läßt seine weltschöpferische Idee (das überempirische Ich), eben weil fie ihren Sinn und Gehalt zum aufgegebenen Inhalt unendlicher, geschichtlicher Bewegung fest, sich ins Unendliche teilen; und nun scheint es, als teile fie fich nicht nur in den Aufgaben und fittlichen Sorderungen mit, die von Sinnenwelt und Menschenwelt ber an unfern Willen pochen, sondern als fei sie gang darin aufgeteilt. Meben dem Geistesleben, deffen Geist sie werden will, scheint nichts von ihr gurudzubleiben; tein Reft, der in einem ichemenhaften Wertreicht frei schwebte! Eine Stätte der Idee gibt es bier nicht, es fei denn im Willen aufgabewilliger Menschen. Aber wie? Sollte nicht die Wertgehaltigkeit der Idee in die von ihr gesetzte Welt binein= getreten fein? Sichte will davon nichts wiffen. Es gibt feinen Wert, weder in der Matur, noch beim Menschen. Beide find "Michtich". Erft wenn Menschen ihre sittlichen Aufgaben ergreifen, bort bei ihnen das wefenlose Michts auf, und sie werden wesenhaft.

Man fühlt hier einen Widerspruch. Die Welt soll nach Sichte wert= leeres Nichtich und doch als eine Welt sittlicher Aufgaben für uns bestimmt sein; als unser Arbeits= und Pflichtfeld soll sie uns erscheinen und kann sie erscheinen. Daraus hatte Schelling einen Vorwurf und Kinwand gegen Sichte geprägt. Die Welt sei ein Sprößling der

Idee und dennoch wertleer? Müßte nicht der Gehalt der Joee, durch deren Sandeln es zur Welt kommt, auch die Welt durchdringen? Gierauf durfte Sichte antworten: Nicht durch "Setzung", sondern durch "Gegensetzung" läßt die Idee Weltlichkeit entstehen. Darum gerade deren Wertleerheit! Jedoch andererseits: Wie kann uns die Welt als Arbeitsseld und Pflichtseld auch nur erscheinen, ohne eigenen Gehalt und Bedeutung zu haben? Daran, daß Sichte an seinem Standpunkt arbeitet, daß er immer wieder dies und jenes daran ändert, merken wir, daß er das Gewicht dieses Kinwurfs empfunden hat. Trotzdem ist ihm die Natur immer Nichtich geblieben: ein ariologisches Nichtich, totes Sein und tote Bewegung; und ein kosmologisches Nichtich, Schein für unsere Sinne. Nur: dieser Schein für unsere Sinne müsse da sein, damit Aufgaben für unser zerz da sein könnten. Aus solchem ethisch geforderten Schein dürfe nicht schädliche Wirklichkeit werden. Denn wäre das vor uns hingebreitete materielle Universum mehr als Schein, hätte es eigene Wirklichkeit und Wirksamkeit, so würde an seiner leeren Unsinnigkeit der Sinn und das Dasein geistigen Lebens unmöglich werden.

Den einfachsten Ausweg aus dieser Verlegenheit würde die Erkenntnis gewähren, daß der Sinn geistigen Lebens so absolut in sich selbst
gegründet sei, daß er von keiner Naturgewalt berührt werden könne.
Wir dürften dann die Wirklichkeit des Universums ruhig annehmen.
Darin freilich hat, nach unserem bisherigen Befunde, Sichte durchaus
recht, daß das Universum bei aller Unendlichkeit seines kosmologischen
Seins apiologisches Nichtsein ist. Nur in der Seele vollzieht sich geis
stiges Leben und quillt von innen her auf. Es holt sich die Geistigkeit
nicht von außen hinein. Von dort käme nur Ungeistigkeit, nach den
Gnostikern sogar Widergeistigkeit. Weil aber nach Sichte die äußere
Ungeistigkeit, wenn auch nur als Erscheinung, aus der Geistigkeit der
Idee stammen soll, so bleibt allerdings seine Lehre vom Einwande
Schellings gedrückt.

Sichte und Schelling haben damals einen Kampf um die Wertzgehaltigkeit der Natur geführt. Schelling sah die Natur in der Weise der Romantiker mit ästhetischem Wertgehalt erfüllt. Bei Sichte, dem Ethiker, klang es in der Weise Kants, "es gibt nichts in der Welt, noch außerhalb der Welt, was für Wert gebalten werden könnte, denn allein ein wesenhaftes Leben". Schellings Auffassung siegte, und damit zog die Naturspekulation in die Philosophie des deutschen Idealismus ein. Desgleichen erweichte sich der Unterschied

der ästhetischen und ethischen Werte, und Segel konnte nun versuchen, die unbewußte Wertgehaltigkeit der Natur hier, die ethischen, ästhetischen und religiösen Werte dort in einer sauberen, logischen Linie zu verbinden und sich mittels antithetischer Übergänge auseinsander entwickeln zu lassen.

Die Lebre Begels ift gewiß großartig und ein echtes Syftem des deutschen Idealismus, Mach dem deutschen Idealismus sind wir und alle Dinge aus ideeller Kaufalität hervorgegangen; alles Weltfein stammt vom Wertsein, vom überich, der praktischen Vernunft, bandelnder Beistigkeit, ober wie man die weltschöpferische Idee sonft nennen möge. Das gilt sowohl für Sichte, wie für Begel. Dazu kommt bei beiden der scharfe Unterschied gegenüber dem platonischen Wertontologismus, der auch ihren Unterschied gegenüber der Lehre bedingt, die die ideelle Raufalität in gottliche gande legt. Bei beiden ift die Idee kein seiender oder überseiender Wertgehalt. Erft in der Bewegung einer Welt, die durch sie wirklich wird, vermag fich die Idee ihrerseits zu verwirklichen. Begels Idee verwirklicht sich als diefe Bewegung; Sichtes Idee verwirklicht fich erft in Menschenseelen, bei denen der Gegenfat gur Weltbewegung erwacht. Diefen Menfchen= feelen erscheinen nach Sichte geistige Aufgaben; jedem Menschen er= scheinen seine besonderen Aufgaben, wie sie durch feine natürliche Art und feine geschichtliche Lage bedingt find. Mach Begel erscheinen nicht geistige Aufgaben, sondern es entwickeln sich geistige Gehalte in einer wohlgeordneten Solge von Stufen, deren höchste das göttliche Beifich: felbstfein der Idee in Kunft, Religion und Philosophie ift. Die Idee ift bei ihm nicht nur Weltschöpferin, sondern Gottesschöpferin.

An Segels glanzvoller Lehre ift zweierlei bemerkenswert. Einmal der Evolutionsgedanke. Schon vor Segel hatte Serder von Entzwidlung gesprochen. Aber sie war von Gott vermittelst der Schöpfung eingeleitet und hatte nur bis zum Menschen geführt. Segel läßt die Entwicklung mit logischen Gehalten beginnen und führt sie in die unbelebte Natur weiter, bis sie im absoluten Geist göttliche Söhe erreicht. Ferner: Serder läßt uns im Untlaren über die Beschaffenzheit der Entwicklung. Segel sindet ihr Wesen haarscharf in der Thesis, Antithesis und Synthesis begrifslicher Gehalte. Es ist ein Jusammenspielen von Ergänzung und Entsaltung, etwa zu verzgleichen dem Prozesse, den in der organischen Natur die Verschmelzung von Samenzellen und Eizellen einleitet. Die beiden andersgeschlechtzlichen Jellen ergänzen sich, und mit der gesammelten Kraft der in

beiden stedenden Unlagen entfaltet sich das gemeinschaftliche Ganze zu einem neuen pflanzlichen oder tierischen Individuum. Durch die gegenseitige Ergänzung von Verschiedenem ermöglicht sich gesteigertes Werden: das ist auch Zegels Grundgedanke. Jusammengelegtes Kapital verschafft reichere Betriebsmöglichkeit.

Wir haben der Grenzen folden Evolutionismus ichon einmal gedacht. Miemals kann mehr erreicht werden, als in den ursprünglichen Unlagen keimhaft vorhanden ift. Das gilt, ob es fich um Begriffe oder um Jellen handelt. Man stelle sich vor, daß in einer Reihenfolge im= mer neuer Vermischungen endlich eine Gaftrula entstanden fei, die die Möglichkeit aller biologischen Urten in sich vereinigte. Sie wurde sich bann zu einem Organismus entfalten, der den Reichtum des gangen Tier= und Pflangenreiches in fich gufammenfagte, aber nimmermehr eine absolute Sobe über der Mannigfaltigkeit der einzelnen Urt darftellen tonnte, aus deren Reimplasma fie entstanden ift. Es ware, wie wenn man aus einer beliebig weit fortgesetzten Jahlenmenge eine Summenzahl bildete. Die beraustommende Jahl ware immer wieder nur eine Jahl mit den Eigenschaften der endlichen Jahlen; fie gliche unvermeidlich ihren Vorgängern in der endlichen Matur, so boch die Eigenschaften dieser endlichen Matur durch Summierung, Multipli= gierung, Progentierung gesteigert waren. Rurg, es gibt teinen ftetigen Sortgang vom Endlichen zum Unendlichen, felbst wenn Endliches in unendlicher Menge da wäre, fich durcheinander erganzte und fich das Ergänzte noch so potenziert entfaltete. Überunendliches kann nur von Unfang an gegeben fein, oder es erschafft fich felbft. Es erschüfe fich dann in einem Wunder, das mit jeder naturhaften Entfaltung, Er= gänzung, Entwicklung unvergleichbar ware, nicht aus dem Endlichen, aber vielleicht im Endlichen. Auch erschüfe es sich nicht in langer Linie nach und nach, sondern brache auf einmal in einer neuen Urt der Wirklichkeit hervor, die außer Verhältnis mit allem Entfaltbaren und Entwickelbaren ftunde.

Aber Zegels Evolution ist ja keine naturalistische Evolution. Sie gibt sich als Evolution einer "Idee". Die Zegelsche Idee schaut uns an in dem metaphysischen Gesetze, das die ganze von ihm geschilderte Entwicklung treibt. Durch dies Gesetz ist bedingt, daß immer wieder eine bereicherte Einheit in sich zusammenschließen muß, was vorher gegensätzlich auseinandergetreten war und auseinandertreten mußte. Das Lebenwerden der Idee besteht darin, daß sich in diesem Dreischritt unaufhaltsam ein Ausstieg nach dem anderen vollzieht. Wo wir hins

bliden, ift enthüllte Idee. Es tommt nur darauf an, in welcher Bobe fie enthüllt ift. Wir haben nämlich jetzt einen Magstab in die Band bekommen, um alles, was es an Wertgehalt in der Welt gibt, nach dem Grade dieses Wertgehalts auszumeffen. Wir fragen die betref: fende Erscheinung: "Bis zu welcher Bobe ift die Idee in Dir gea tommen? Auf welcher Stufenleiter ihrer auffteigenden Entfaltung ftehft Du? Stellft Du ein reicheres oder ein armeres, ein volleres oder ein leereres ariologisches Sein dar?" In dieser "Phanomenologie des Beiftes" bekommt alles feinen Beiftesrang angewiesen, der mehrfach fein kann. 3. 3. sofern der Mensch organisches Wefen ift, nimmt er teil an dem Bedeutungsgehalt der Idee, der im organischen Leben verwirklicht ift. Sofern er in rechtlichen Ordnungen ftebt, nimmt er teil an dem reicheren und erhöhten Bedeutungsgehalt, den die Idee in diesen Ordnungen angenommen bat. Sofern er philosophisch speku= liert, nimmt er teil an der allerreichsten und allerhöchsten Evolutions= stufe der Idee.

Wir entgegnen: Der Mensch steht niemals schon auf irgendeiner Stufe göttlichen Wertgehalts, die sich aus sich selbst durchgesetzt und vorwärtsgeschoben hätte, ohne daß von ihm etwas eingesetzt wäre. Reine Rede davon, daß wir, je nachdem wir die eine oder die andere Kulturtätigkeit ergreisen, in einem göttlichen Werte wären, der dieser Kulturtätigkeit als solcher innewohnte, sondern wir denken mit der deutschen Mystik: "sofern wir bloß eristieren, ist uns Gott nicht näher als jedem Stein oder Körnlein"; und fügen hinzu: sofern wir in einer bestimmten Kulturtätigkeit als solcher stehen, ist uns Gott nicht näher als jedem Stein oder Körnlein.

#### Die Werttheorie der deutschen Mystik.

Eristieren Werte? Nach dem Marxismus nicht. Aller Wert ist nach ihm subjektiver Schein, den die wirtschaftliche Bewegung in menschlichen Gehirnen anzündet. Das war die erste Wertauffassung, die wir berührt hatten. Unser menschliches Wertbedürsnis verlangt aber nach dem Dasein objektiven Werts. Solcher sei in der Natur zu sinden, sagten uns Zerder, Goethe, Nietzsche. Demgegenüber mußten wir die Wertleerheit der Natur betonen; weder im Verhältnis von Ursache und Wirkung, noch von Teil und Ganzem sind Wertbeziehungen gegeben. So wandten wir uns an die Philosophie des deutschen Idealismus. Nach Sichte bleibt die Natur ein wertleeres

Nichtich; ebenso ist unser seelisches Sein wesenlos und gehaltlos, so lange bis wir uns in freiem, sittlichen Zandeln geistig selbst setzen. Dann setzen wir auch unsere Umwelt geistig mit und sehen sie als die sittliche Arbeitswelt, als die sie angelegt ist. Inwiesern angelegt? Weil die Welt und alles Leben in ihr von der "Idee" erzeugt wird, die sich selbst setz und anderes sich gegenübersetz.

Segels Evolutionismus erschien demgegenüber als ein Rückschritt. Er vernichtet den Charakter des Aufgegebenen, der mit dem Wertzgehalt vor uns hintritt, desgleichen den freien Einsatz des Menschen, der solchen Wertzehalt ergreift. Das Schema, in das der Prozeß der Weltbildung und Bedeutungserzeugung gezwängt ist, macht seinen Ablauf zu einen fest bestimmten und ertötet über der auszrechenbaren Notwendigkeit des Sortschritts den Begriff freier, geistiger Schöpfung. Kein Jufall, daß der idealistische Evolutionismus Zegels so bald in naturalistischen Evolutionismus umzgeschlagen ist.

Aber auch Sichtes Selbstsetungs= und Gegenübersetungslehre, sahen wir, war in einer Sackgasse steden geblieben. Wenn Natur von der Idee herstammt, sei es auch durch Gegenübersetung, muß sie dann nicht Wertgehalt enthalten? Sichte ist unter dem Gewichte dieses Einwands zu einer Umgestaltung seiner Lehre geschritten. Die rechte Korrektur und Abwehr hätte er bei den Denkmitteln der "deutsschen Mystik" sinden können, deren Wiederentdeckung dem späteren Schelling vorbehalten war. Sichte hat die deutsche Mystik nicht gekannt, so nahe seine Lehre an sie heranschwingt.

In der "deutschen Mystik" hören wir nichts von einer Idee, die weltschöpferisch wäre. Dort tritt die Frage nach dem Ursprunge der Welt überhaupt zurück. Nicht um das Verhältnis von Wert und Welt handelt es sich dort, sondern um das Verhältnis von Wert und Seele. Aber schöpferisch ist der Wert auch hier, nicht weltschöpferisch, sondern selbstschöpferisch; selbstschöpferisch nämlich in der menschlichen Seele. Ehe er sich in der Seele schafft, ist nach Eckehart Wert überhaupt nicht da, weder in der Natur, noch über den Wolken, noch in uns. Dieser Wahrwert, der nur ist, indem er sich in uns schafft, ist "Gott". Die Dinge und Seelen aber stammen aus der "Gottheit", in dem uns bekannten Sinne, daß diese sie als die einigende Funktion der Bestimmtheiten durchwest, aus denen die Einzelwesen aufgebaut sind. Jür sich ist die Gottheit ohne Bestimmtheit, stille Wüste, dunkles Gottesnichts geblieben.

Der Gedanke, daß Wert überhaupt nicht da ist, sondern sich selbst erschafft, hat eine gute methodologische Kehrseite. Er bewahrt vor allen Versuchen, Kosmologie und Ariologie zu vermischen, Weltsein von Wertsein abzuleiten. Genug, die "Gottheit" als gemeinsame Wurzel von Wert und Eristenz anzusehen! Daß sie west, das heißt, die Bestimmtheit sedes Eristierenden zu eben diesen Eristierenden vereinigt, macht die Einzelwesen möglich; damit daß sie sich schafft, wird Wertleben geschaffen. Wertleben, nicht freischwebender Wert! Denn es gibt in keinem denkbaren Sinne Wert, außer als wesenhaftes Leben.

Wie nahe rückt an diesen so schlichten, wie gewaltigen Eckeharts Gedanken die Philosophie Sichtes heran, und wie entfernt sich von ihr der Geist Zegels! Allerdings, sofern wir uns von Zegels Idee einen Begriff machen, wie sie ist, ehe sie in ihren Entfaltungen sichts bar wird, besteht zwischen ihr und der Gottheit Eckeharts, jener stillen Wüste, dem weltlosen Gottesnichts, kein Unterschied.

Erst in der Evolution wachsen ihr Bestimmtheiten zu. Vor der Evolution ist auch sie gänzlich unbestimmtes Nichts. Nur freilich, für Segels Idee ist der Evolutionsprozeß wesentlich. Sie kann gar nicht anders als in Entwicklung dasein; zunächst vorweltlich in einem bewegten logischen Spiel und Gegenspiel reiner Begriffe, nachher als dinghaftes Sein, das die große Untithesis zu senem Begriffsreich bildet usw. Daß sie logisch, dinglich, seelisch, zuletzt geistig wird, das eben sind die Entfaltungsstusen der Begelschen Idee.

Echbarts Gottesnichts bleibt, wie es ist. Es west durch die Dinge, wie es durch die Seelen west, wird aber nicht zu Ding und Seele. Mag Ding und Seele entstanden sein, wie man wolle; die Gottheit hat in ihnen keine Wirklichkeit gefunden, auch nicht eine unsertige, mangelbaste, vervollkommnungsfähige, sondern gar keine! Das Sein der Dinge und Seelen bleibt göttlicher Wirklichkeit gegenüber, wie sie der Gottheit eignen würde, wenn sie aus ihrem Nichts zu ihrem Sein hervorgehen könnte, immer gegensätzlich. Darum muß sich die Seele erst zu Nichts machen, um die Stätte der Geburt Gottes aus der Gottheit zu werden. Diese Geburt vollzieht sich dann in ihr ohne übergänge, ohne Zwischenstusen in einem Nu. Gott wird, wenn er wirklich wird, nicht erst als Welt wirklich, sondern immer sogleich als Gott. Es ist immer ein Gegensatz und immer ein Sprung. Das können die vielen kleinen überhöhungsschritte, die Segel eins

führt, um ein kontinuierliches "Werden" Gottes glaubhaft zu machen, nicht verdeden.

Diel mehr ähnelt der Gottheit Edeharts jenes überich des Jenenfer Sichte, das fich zum Sinn einer weltgeschichtlichen Bewegung fegt. Es ift zunächst auch nur Michtfein, abstratte Geiftigteit. Freilich, die Gottheit Edebarts tut nichts, Sichtes Gottheit ift ban= delnde Beiftigkeit; fie fett fich gegenüber eine Welt und läßt im diefem Gegenübergefetten ein Reich von Seelen wirklich werden, um fich in ihnen verwirklichen zu tonnen. Dabei nimmt fie weder das Sein der Dinge (das sowieso nur Erscheinung ift), noch das Sein der Seelen an, sondern bleibt dazu gegenfätlich. Ihre Welt= schöpfung ift eben Begenübersetzung, nicht Setzung. Mit dem Da= fein der Welt hat der Urprozeft schaffender Beiftigkeit aufgebort. Seelenleben ift entstanden. Sortan liegt es beim Menschen, ob es gu Geistesleben kommen kann; ob er aus dem Justande des Michtich, in dem fein empirisches Selbst gegeben ift, jum wahren Ich aufwachen, sich in einen von geistigen Aufgaben bewegten Menschen verwandeln mird.

Man erkennt: hier erft ift die genauere Stelle, wo Sichtes banbelnde Beiftigkeit, fein überich, und Edebarts Gottheit nabe gu= sammenruden. Edebarts Gottheit bat überhaupt noch nicht ge= handelt, aber Dinge und Seelen fteben ihr irgendwie fertig, als ein leeres Sein, in welchem fie tot ift, gegenüber. Sichtes überich handelt nicht mehr, Dinge und Seelen find fertig geworden. Mun tlafft auch hier der Gegenfatz zwischen einer Ungeistigkeit, die da ift, und einer Beistigkeit, die sich noch nicht belebt bat, weil sie sich erft im menschlichem Tun beleben tann. Edehart hatte diefelbe Vorgeschichte von feiner Gottheit ergablen tonnen. Daß Schelling Sichtes "Idee" (Uberich) Gott ähnlich auffaßte, nicht Gottheit ähnlich, das rief feinen Einwand hervor, daß die aus ihr entquellende Matur den Wertgehalt der Idee teilen muffe. Tritt aber an die Stelle des abftratten überich, der Sichteschen Idee, Edeharts Gottheit, fo bewahrt deren ganglicher Mangel an Bestimmtheit vor dem Sehler, den Bervorgang der Welt aus ihr so anzusehen, als ob dabei Werte aus der Gottheit hervor- und in die Dinge hineingetreten waren.

## J. G. Sichtes spätere Wertlehre.

Sichte, ohne Renntnis der deutschen Mystit, bat späterhin einen anderen Weg beschritten.\*) Er bleibt dabei, daß die Matur ariologisch wertleer und tosmologisch nur Erscheinung sei. Aber die Idee, sein früheres Überich, die handelnde, settende und gegenübersetzende Beiftigteit, ift nicht mehr weltschöpferisch. Diefen Kerngedanken des deutschen Idealismus, den er felbst begrundet hatte, gibt er auf. Die Idee ift nicht mehr vor aller Zeit und allen Dingen da. Der Einwand Schellings ist in der Wurzel abgeschnitten, da eben der Idee die tosmologische Sunktion überhaupt genommen ift. Sie hat rein ariologische Prägung erhalten. Bei diefer ichwebt fie nicht mehr, wie früher, gleichsam rein für sich. Ihre Quelle ift Gott - ein Strahl von ihm, der durch das Prisma der Zeit in die Geschichte fällt - und ihre Stätte ift die menschliche Seele, die an diefem Strable gleichsam geuer fängt. Der Brand, in den die Seele gerat, ift die Selbstbelebung gottlichen Beiftes, wie er in diesem Menschen und in diesem geschichtlichen Augenblick Leben werden will. Die dingliche Matur aber bleibt nach wie vor Erscheinung; es gibt nur Gott und Seelen.

Damit verschwindet die frühere Ahnlichkeit mit der Lehre Edesharts. Sichte läßt bei einer höchsten Wirklichkeit, die schon gegeben ist, auch höchsten Wertgehalt gegeben sein. Mur als eine Abstrahlung derselben tritt die Idee in das Zeitleben ein. Aber darin, daß die Idee in dem Augenblicke, wo der Mensch aushört sich selbst zu betonen, in seiner Seele als übernatürlicher Antrieb hervortritt und sich schaffend, ihn umschaffend, gestaltet, entwickelt sich eine neue Ahnlichkeit mit Edehart; nur daß sich bei diesem Gott selbst in der Seele entsiegelt, bei Sichte es die Abstrahlung Gottes bleibt. Genauer, da immer neue Ideen in die Geschichte eintreten, so versichtbart und gestaltet sich in den Menschenseelen vielsache Ideengeistigkeit, in der sich Gott immer neu abbildet.

Überblicken wir die geschilderten Wertlehren! Wert ist überhaupt ungegeben; es gibt bloß Wertschein: so Mark. Wert ist in der Natur ungegeben; aber Wertleben kann sich in der Seele des Menschen gestalten, indem die Idee ein selbskändiges Leben in ihr gewinnt: so Sichte in der zweiten Periode seines Philosophierens. Wert ist in

<sup>\*)</sup> Bgl. meinen Auffatz "Sichtes religiofe Entwicklung" in den Beiträgen gur Philosophie des deutschen Bealismus.

der Natur gegeben, weil sie Entfaltung unbewußten Schaffens, einer künstlerisch spielenden Urtätigkeit ist: so Schelling. Ahnlich Segel: alles Natürliche ist Entfaltung der logischen Idee, darum sinnshaft, bedeutungsvoll. Der Lebensprozeß der Natur steigert sich aus sich selbst zu immer größerer Werthöhe: so Nietzsche. Wert ist in Gott, dem höchsten Gut, überweltlich gegeben; er erschafft eine Welt, deren natürliche Vollkommenheit sich in ihrer weisen Ordnung ausdrückt. Den Seelen der Menschen aber gibt er durch Jesus, daß sie des höheren Gutes geistigen Simmelreiches teilhaftig werden:\*) so das Christenstum, dessen Wertgesichtspunkten wir uns nunmehr zuwenden.

## Der Wertstandpunkt des Christentums.

Der Pantheismus sieht die Wertwirklichkeit in einer Gestalt, als göttliches Alleben. Vielleicht würde er bestreiten, daß man diesen Wert überseiend nennen dürse: gut, so nennen wir ihn inseiend. Der Theismus kennt überseienden Wert in zweisacher Gestalt: Einmal als Gott, den Weltschöpfer, sodann als Christus, das Lebensgut. Gottes Weltschöpfung liege unendlich weit zurück, Christus als Lebensgut sei im Anfange unserer Jeitrechnung in die Erscheinung getreten.

Gott als Weltschöpfer? Die höchste Werthaftigkeit als Ursache eines Seins, das an Wertmangel, Wertbedürfnis, bis ins Innerste krankt? Man fragt sich: könnte die Welt in solcher Unvollkommenheit da sein, wenn Gott von allem der Anfang wäre? Setzen wir das Vollkommene als erstes und lassen das Unvollkommene darauf solgen, so wird kein Schuh daraus, man müßte denn bei Theodizeen Silfe suchen. Um so besser reimt sich die umgekehrte Annahme: die Welt ist unvollkommen, also kann das Vollkommene nur hinten nachkommen. Nicht als Ursprung und Anfang ist Gott zu denken; er muß in irgendeiner Weise erst erzielt werden. Fragt man, wie es dann aber zur Welt gestommen sei, wenn nicht durch die Ursächlichkeit Gottes, so lautet die Antwort, die wir schon kennen: das Sein der Welt ursacht im Unsein.

Die Bedenklichkeit, daß Gott, der Inbegriff alles Wertes, eine Welt in Wertarmut und Wertbedürfnis geschaffen habe, wandelt sich in jenem Eckehartschen Jorngespräche der Seele zu einem Vorwurfe gegen Gott: "Wie hast Du es, Gott, aushalten können, neben Dir eine

<sup>\*)</sup> Die Seele ift der grune Tannenreifer. Das Lichtlein, das darauf angegundet wird, ift die Liebe.

schuldbeladene Endlichkeit zu schaffen und dabei ruhig auf Deinem Throne zu bleiben?" Man könnte sich das Gespräch sortgesetzt denken mit der Entgegnung, Gott habe es nicht ausgehalten; das zeige das Wunder von Bethlehem. Ob nicht dennoch die Seele bei ihrem Jornsmut beharren wird? "Wie hast Du erst Jahrtausende warten können, um die Welt aus Schuld zu retten? Aber ich sehe ja, in Christus ist eine Göttlichkeit lebendig geworden, die Deine alttestamentliche Göttzlichkeit weit beschämt trotz aller Versuche, ihn und Dich in einer Person zusammenzunehmen."

In der Tat, Gott in die menschliche Gestalt hineingeboren, ist nach driftlicher Auffassung der Bobepunkt der gangen Geschichte. Demnach ift das Dasein Gottes, wie es vorher gegeben war, tein vollendetes gewesen. Größer als das reine Gottestum ift das Gottmenschentum. Da bat Gott felbst fich göttlich überhöht. Erst in Jesus, dem mensch= lich=lebendig werdenden Worte, erreicht er feine eigene Vollendung. Das Dogma von der Wesensgleichheit und dem ewigselben Jufammenbesteben des Sohnes mit dem Vater verschüttet den Gedanken, daß Bott nicht Chriftus ift, sondern Chriftus wird. Dielmehr diefer Bedanke ware noch eine Salbheit - er rundet fich erft, wenn man die Pollgöttlichkeit, die als Gottmenschentum bervortritt, nicht aus einem minderwertigen Gottessein entspringen läßt, sondern ihr eigenes Schöpfertum annimmt. Es ift größer gedacht, daß Gott fich felbst schafft, als daß er eine Welt schafft, die gegen ihn abfällt; und es schadet ibm nicht, daß Welt vor ibm da ift. Damit sich Gott im Menschentum schaffen tann, muß ja Menschentum vorher gegeben sein, Menschentum und all das übrige, was damit zusammenhängt, die gange Welt forperlicher und seelischer Einzelwefen. Sie tann nicht durch fich felbst fein, fie darf nicht das halbwertige Erzeugnis einer überwertigen Urfache fein; so muß fie aus derfelben weltlofen Tiefe entsprungen fein, aus der sich, in Überhöhung des Weltprozesses. Gott zu Gott erschafft.

Aber nicht nur das Verhältnis Gottes zu Christus drängt nach einem anderen Auffassungssinn, als dem, der im Dreieinigkeitsdogma festgelegt ist. Dieser andere Sinn bietet sich stets als der stärkere und überwindende an, wo immer wir die kirchliche Lehre anfassen, Die letztere spricht z. B. vom heiligen Geist und nagelt in die Selbigkeit von Gott mit Christus auch ihn hinein. Damit beraubt das Dreieinigskeitsdogma noch eine andere Gottesgeburt ihres eigentümlichen Chazrakters, die nicht im Leibe, sondern in der Seele geschieht. Während

nämlich Christus nur in der reinen Jungfrau göttlich lebendig geworden ist, und zwar im Sleische, so kann der heilige Geist in der Seele aller lebendig werden. Er verlebendigt sich in uns als heilige Liebe, als eine übereinzelhafte Geistigkeit, die unser Jühlen, Wollen, Denken mit ihrer Alarheit durchleuchtet.

Bier ift ein inneres Meusetzungswunder, deffen Jergliederung gleich= falls, wie die Bethlehemgeburt, den alttestamentlichen Gottesbegriff sprengen mußte. Aber die Dreieinigkeitslehre vermischt und verwischt auch hier. Sie verschüttet den abgrundtiefen Unterschied, der zwischen dem Weltschöpfer der Bibel besteht, der als ewig gegebenes Sein angeschaut wird, und einer inneren Auferstehungsgewalt, die sich zu ihrem göttlichen Selbst in Seelen entbindet. In der Einheit der Personen wird die klaffende Dreiheit der Begriffe begraben. Der heilige Beift, aufgefaßt als eine Göttlichkeit, die fich felbst schafft, indem fie fich in Seelen schafft, ift fo recht der deutsche Gott, wenn man ihn nach der deutschen Mystit nennen darf. Die deutsche Mystit beißt ibn den Chriftus, der in der Seele geboren werde. Die einmalige Chriftus= geburt im Leibe der Gottesmutter ift ja nur gedacht als Mittlertum, damit fich bei allen Menschen die Geburt in der Seele ermögliche. Es hindert nichts, daß die legtere unmittelbar eintritt, wenn nur die gleiche heilige Kraft wirkfam ift, die bei Chriftus tätig war, die überhaupt ibr göttliches Leben im Menschen sucht, die fich nicht über leere Vorzeiten bin in einem leeren Raum gestaltet, sondern auf den Menschen wartet, damit fie Gott im Menschen werden kann. Gott im Menschen ift nicht das Geringere oder Gleiche, sondern das Sobere als Gott für sich (Gottheit). Vorher war er Dunkelheit, die erst in der Seele zu Licht wird; porber Rauch und Qualm, der erft in der Seele warm und scheinend wird; vorher Kohle. Sie muß in der Seele das "Sünklein" finden, das fie anzundet. Dann gewinnt fie in ihr das Leben der Liebe. Man braucht die Saden des dogmatischen Gewebes nur ausein= anderzuknäueln so weben sie sich, wie von selbst ein in den Vorstel= lungstreis der Philosophie des Ungegebenen.

Dies nochmals, wenn wir das Verhältnis Gottes zur Welt im tirchlichen Lichte betrachten. Gott hat, nach dem biblischen Glauben, zwar Endliches, aber nichts Unvollkommenes geschaffen. Der Urzustand der Welt, wie sie aus seiner Schöpferhand hervorgegangen, sei paradiesisch gewesen. Erst durch die Sünde des Menschen, durch den Abfall seines Willens vom Gotteswillen, sei die Schöpfung verdorzben worden. An dieser Abfallslehre fällt die großartige Stellung auf,

die dem menschlichen Willen eingeräumt wird, die ihn zum Weltensschicksal macht. Er ist Verursacher der unheilvollen Veränderung, die in die Welt gekommen ist. Realer Unwert, der in Gottes lichter Vollstommenheit keinen Platz hatte, ist durch ihn ins Leben getreten. In der eigenen Seele rief der menschliche Wille den Strom des Versderbens hervor, der, von dort weiterschreitend, die ganze Schöpfung ergriffen hat.

Der menschliche Wille ist hier gesehen als der Urheber einer alles durchfressenden, alles verkehrenden Gegengöttlichkeit. Diese gilt einersseits als surchtbare, unserm sittlichen Empfinden unerträgliche Strafe, die Gott verhängt, andererseits muß ihr gegenüber Gott besondere Vorkehrungen tressen, um sein Bild in der Schöpfung und in der menschlichen Seele wieder zu retten.

Tiefer Sinn ist bier mit logischem und sittlichem Wider= finn gemischt. Der Sinn läßt fich folgendermaßen ausdrucken: der welterschaffende Gott ift gegenüber aller Wertnegativität, die durch die Welt, so wie sie jett ift, geht, unschaffend gewesen. Er verhält fich ihr gegenüber als Michtsein, als stille Wufte, in der teine Regung, teine Bewegung ift, und die Welt in ihrem Urzustande fpiegelt sein reines Michts gegenüber allem, was übel, Schuld, Tod, Bölle oder sonstiger Unwert ift. Der menschliche Wille bat es er= schwungen, daß alle jene Megativität ins Dafein getreten ift. Durch ihn ift göttliches Widerleben hervorgebrochen; aber dies Widerleben ift ftarter als er. Unmöglich tann er es aus fich erzeugt haben. So bleibt nur übrig, daß er durch seine Gegenbewegung das Widerleben aus Gott gewecht hat, daß er eine in Gott felbst verborgene Megativität zur Bewegung gebracht, zu eigenem fluche und Verderben aufgeschloffen hat, etwas, daß in Gottes uranfänglichem Schöpferwillen als ein Michts geblieben war. Gott schuf aus der Liebespositivität feines Willens die Welt zur Schönheit und Seligkeit; der menschliche Eigenwille entsiegelt aus Gott die göttliche Megativität, als ein überindividuelles Jorn: und Grimmleben.

Sieht man den Sündenfall so an — es ist die gewaltige Auffassung von Jakob Böhme, die von Gott das Gesicht der Rache nimmt —, so drängt die Gedankenführung weiter. Wenn nämlich die Bewegung des Menschenwillens Anlaß ist, daß sich göttliches Sinskerleben in uns erschafft, so muß es an der entgegengesetzten Bewegung des menschelichen Willens hängen, daß sich göttliches Licht= und Liebensleben in der Seele gebiert. In der uranfänglichen Gottheit ist beides versiegelt;

nicht daß sie sich schon in sich selbst als Liebesgöttlickkeit ausgeprägt hätte. Für sich ist die uranfängliche Gottheit nur dunkler Naturgrund, ein stummes Schweben zwischen der Bestimmtheit als Wert oder Unwert. Solche Wertbestimmtheit nimmt sie nur in der menschlichen Seele an. In dieser sucht sie sich als Lichtleben zu erzielen und sindet die Stätte dazu in jedem guten Willen. Sindert aber menschliche Eigenssucht die Lichtgeburt, so erwacht dennoch die Gottheit in der Seele zu Leben, jest zu einem ihr widerwilligen Leben, das für uns Jorn und Grimm und Sölle ist.

Welche Teile der driftlichen Dogmatik wir betrachten, immer ift das Ergebnis das gleiche. In ihr find Schätze verborgen, aber heben kann man fie erft, wenn die Gottesverfeinlung verschwindet. Die Liebe eines seienden Gottes ift, wenn man die Qual und Mot in der Matur betrachtet, febr anfechtbar; die gottseiende Liebe ift unanfechtbar. Damit diefe Liebe Lebensmacht gewinne, muß das Bild des seienden Gottes verblaffen. Sur die ariologische Erfahrung des Gottesguts der Liebe ift der Glaube an den tosmologischen Gott nicht notwendig; im Gegenteil, die Sorderung folden auswärtigen Glaubens treibt viele von der Schwelle des Paradieses fort, das sich ihnen inwendig öffnen will. Man fragt manchmal, ob für diejenigen, die den Glauben an eine gottliche, die Welt regierende Macht verloren haben, Religion noch möglich sein tann? Sur die Zweifler und Verneiner, die Deffis miften und Positiviften, für die Menge derer, denen es die Strenge ihrer naturwissenschaftlichen Uberzeugung, die Ehrlichkeit ihrer Logik, des Bottes in ihrem Denken, verwehrt, dem Beimatliede, dem Rinder= wiegenliede ihrer Jugend zu lauschen.

Man follte hier gar nicht erst fragen. Es ist gar kein Zweisel, daß das Wunder göttlicher Liebe, dessen der positive Christ auf Grund seines Glaubens an Gott und an die Erlösung durch Christus gewiß ist, auch in das Dasein derer eintreten kann, die den alten Glauben verloren haben. Mag ihnen der Gedanke an Weltregierung durch Liebe zerrinnen, so könnte ihnen doch Wertüberwindung durch Liebe Erzlebnis werden, wenn diese göttlich in ihrer Seele aufgeht. Ihr braucht nicht die Augen zu einem Gottesbilde vor euch aufzuschlagen. Aber werdet Menschen solchen Willens, daß Göttlichkeit in euch die Augen aufschlägt.

# VII. Gott in der Idee.

## Werterleben in der Hingabe.

Eine Mannigfaltigkeit von Werttheorien ist an unserm Blide vorübergegangen. "Wert ist nicht gegeben", "Wertleben schafft sich", das ist der Ertrag, den wir heraustragen. Eine Richtung ist uns gezeigt worden, der Weg bleibt offen. Die Wegzehrung nehmen wir mit vom Gehalte des Christentums, der deutschen Mystik und der Philosophie J. G. Sichtes.

Von der Welt und ihrem Leben sind wir umfangen. Spannungen, die durch alles Seiende gehen, reden von der weltlosen Tiefe, die hinter Dingen und Seelen west. In der Mitte steht der Mensch! Mit seinem streien Willen ist er in der ungründigen Tiefe verwurzelt, mit seinen Anlagen und Neigungen gehört er in die Welt hinein. Nach ihr strecken sich seine Kräfte, in Beziehung auf sie gestalten sich aus seinen Neigungen und Anlagen seine Aufgaben. Dort drängen Werterscheisnungen, die ihn anrusen, über sich hinaus zu handeln! Werterscheinung ist ihm aber auch sein eigenes Ich, mit der Einladung, es zu hätzscheln und zu liebtosen. Mit der königlichen Macht aus dem Ungrunde, seinem freien Willen, steht er nun vor der Entscheidung. Wird er ja sagen zu den Gegenständen seines unselbstischen Gefallens, daß sie nicht Werterscheinungen nur bleiben? Wird er sich selbst zum Mittelpunkte machen, daß ihm seine Werterscheinung immer voller werde?

Wie er sich entscheide, mit seiner Entscheidung tritt der Ungrund, den er weckt, in ihn hinein. Das Gottesnichts nimmt so oder so Gesstalt in ihm an. Wo der Mensch der Wille seiner unselbstischen Reizungen wird, wo er Aufgaben über sich hinaus ergreift, da fühlt er, wie in ihm ein Wert über ihn hinaus aufgeht. Siervon schrieb Verzfasser vor Jahren, als ihm noch nichts vom Ungegebenen bewußt war: "Weiß der Sandelnde, wodurch er sich diesen Wert erworben hat, wollte er ihn erwerben? Rein, als er seine Tat vollbrachte, war ihm nichts bewußt als seine Aufgabe. Die stand vor ihm; um ihretwillen war er bereit, sein Eigenes hintanzusetzen. Und nun, nach seiner Tat, sühlt er auf einmal sich, fühlt sich von einem Werte erfüllt, der ihm unversehens zuteil geworden ist. Er erfährt ein Sochgefühl von ganz besonderer Art, gleichsam eine Erhöhung über sich hinaus, die unendelich herrlich und göttlich ist. Das ist dann, als ob ein innerer heiliger

Juschauer seinen Stempel unsagbaren Werts auf das unselbstische Tun drückte. Von solchem Werte spricht man nicht, Mitteilung und Sprache könnten ihn toten. Man kann sich seiner nur dankbar und besscheiden freuen, wir erleben ihn wie Gottes Nähe."\*)

Beute erblickt der Verfasser denselben Tatbestand mit anderen Augen. Micht davon kann die Rede fein, daß hier ein gegebener Gott zusieht und Gunft lächelt, fondern Größeres, Beiligeres gefchieht. Das ungegebene Bottesnichts schafft fich hervor und schenkt fich in die Seele hinein. Es findet die Bedingung erfüllt, unter der fich fein Leben als positive Wertunendlichkeit bei uns entsiegeln kann. Es ist die Doppelbedin= gung, daß der Wille des Menschen einheitsförmig fei, und daß es ein unfelbstifcher einheitsförmiger Wille fei. Daß unfer Wille ein= heitsförmig wird, indem wir unfer Leben in feste Richtung bringen, das wedt das Gottesnichts überhaupt erft zu feinem Odem. Durch ihn spuren wir uns als freie Geisteswesen. Davon, daß in unserer geistigen Selbständigte it die natürliche Selbst fucht ausgeschaltet ift, daß wir mit felbstgefaßter Kraft felbstvergeffene Liebe üben, davon tommt dann weiter, daß das Gottesnichts feine naturüberhöhende Vollgestalt in der Seele annehmen tann. Diefe wird in einen Werts strom hineingenommen, der in ihr über ihr quillt. Ein Gottesleben, das fich felbstichopferisch im bingegebenen Willen erzeugt, teilt uns feine Wefenhaftigkeit mit.

Daß hier mehr in uns vorgeht, als aus uns hervorgeht, läßt sich leicht einsehen. Denn weder aus uns kann die Söhe stammen, die uns umfängt; wissen wir doch, daß wir Wertnullen sind, die viel mehr nach Wert hungern, als ihn besitzen; noch kann die Wertunendlichkeit, die beim Singabetun erlebt wird, aus dem Gegenstande der Singabe in die Seele geflossen sein. Denn es ist immer dieselbe Verwesentlichung, die der sich schenkenden Seele geschenkt wird, mag unser Wollen gerichtet sein, wie es mag. Es kommt immer nur darauf an, daß unser freies, das ist naturgelöstes, Wollen unselbstisch ist, daß unsere Einstellung Naturüberwindung in uns formt; dann entsiegelt sich in der Seele lichte Gottesseligkeit.

Freilich ersteht das positive Wertleben der Unendlichkeit auch nur, wenn unser Wollen in irgendeiner Qualität schenkender Gute gesgeben ift.

<sup>\*)</sup> Schwarz, "Das sittliche Leben. Eine Ethit auf psychologischer Grundlage" (1901).

Ohne unselbstische Willenshaltung des Menschen täme dies Er= leben höchsten Butes nicht zustande; für Selbstler ift es unerfahrbar. Des Erkennens ift ein eigenliebiger Menfch ebenfogut fähig, wie ein der Ichfucht entfremdeter. Es fett nichts als Aufmerksamkeit und Konzentration voraus. Ebenso ist das ästhetische Erleben un= abhängig davon, ob man seines Ichs voll ift oder nicht. Weder wissenschaftliches Erkennen, noch afthetisches Erleben sind an die Bedingung geknüpft, daß fich der Mensch selbst in die Wagschale legt, als ein Opfernder. Er hat es nur mit Sachentscheidungen an dem Gegenstande, nicht mit Ichentscheidungen bei fich selbst zu tun. Bei letteren macht man entweder das andere zum Mittel für fich felbft. Man gebraucht Menschen und Dinge für seine Luft, feinen Ebrgeig, feine Machtgier; das ift Willensenge, und fo wägt der felbstifche Mensch ab. Ober man will, daß das eigene Tun dem Objekt draußen zu Gute tommt, einem Mitmenschen, dem man hilft, dem Dater= lande, dem man dient, der Sache der Wahrheit, die man verbreiten will. So wägt der unselbstische Mensch ab. Er betätigt sich un= eigennützig anderen gur Liebe, er lofcht, während die afthetische Seele die Dinge schauend in fich vereinigt, die gremdheit der Dinge ban= delnd in sich aus.

Wo dies der Sall ist, wo ein Mensch in freier und befreiender Selbstbestimmung nicht bei seinen eigensüchtigen Neigungen, sondern bei seinen unselbstischen Neigungen Gehalt und Bedeutung seines Lebens sucht, wo er die Aufgaben ergreift, die ihm aus diesen erwachsen, da findet er mehr, als er suchte. In seinem Willenswunder ist die Geburtsstunde eines neuen Gotteswunders; über seiner Güte schenkt sich ihm höchstes Gut. Er wird ohne alles eigene Bemühen unsagbaren Neichtums inne. Er erfährt in sich eine Wertunendlickzleit, die ihn beseligend trägt, als deren Gefäß er sich fühlt. Sein eigenes Bemühen geht durchaus nicht auf dieses Erleben aus, sondern es geht auf die Aufgabe aus, die ihn beschäftigt. Von dieser Aufgabe ist er über sich hinaus ergriffen. An sich denkt er nicht. Dennoch erwächst ihm gerade im Sterben seiner Selbstsucht das beseligende Werterleben.

# Bottes Wertgeburt in der Seele.

Auch in dies Geheimnis hat zuerst Edehart hineingesehen. Wiewohl noch Begriffe des Mittelalters in seinem kühnen Denken schatten, so ist ihm doch der Gott aufgegangen, der nicht als unendlicher Gegenstand außer uns vorgestellt, sondern als unendliches Leben in der Seele erfahren wird, der nicht vergottet, sondern mit Geistigkeit erfüllt. Dafür hat er den Begriff "Gottesgeburt" geprägt. Mit ihm ist er der Vater der deutschen Mystik geworden. "Warum", fragt Eckehart, "ist die ganze Schrift geschrieben, warum hat Gott die Welt geschaffen?" Er antwortet: "Damit Gott in der Seele geboren werde und die Seele wiederum in Gott". Das Wesen dieser Gottesgeburt sei, daß handelnde Liebesgeistigkeit über den Menschen komme. Wo solcher Mensch sehe, daß ein nächstes Werk dränge, da greise er zu und tue es nicht nach dem Gesetze der Welt, sondern im Sinne göttlicher Wesentlichkeit. Die Seele entsinkt also nicht in einen sertigen Gott, um aus der Tätigkeit ins Nichts zu kommen, wie die orientalischen, griechischen und romanischen Mystiker es haben wollen, sondern Gott erschafft sich in der Seele, um aus dem Nichts in Tätigkeit zu kommen.\*)

Die Bedingung dafür ist nach uns unselbstische Singabe des Mensschen. Der Mystiker seinerseits nennt zunächst eine negative Bedinzgung. Sür solche Geburt sei nicht förderlich, daß der Mensch meine, er müsse ein Mitwirken dabei haben, wodurch er's sich erringe oder verdiene, daß sene in ihm geschehe oder zustande komme, etwa indem er sich aus seinen Vorstellungen ein Bild Gottes ins Bewußtsein ruse, und sich daran übe, indem er bedenke, "Gott ist weise, allmächtig und ewig!" und was er sonst von Gott erdenken möge. Wer meine, nach dem Willen eines solchen gegenständlich gedachten Gottes tun zu müssen, der greife sehl. Nicht der Mensch bedürfe eines gedachten und stehenden Gottes im Jenseits, sondern der Gott, der in ihm seine Lebendigkeit erst erschwingen wolle, bedürfe seiner. "Ihm ist tausendsmal nötiger nach dir, denn dir nach ihm".

Soweit dürfen wir, wenn wir das Superlative im Ausdrucke abziehen, zustimmen. Echhart weiß, daß die falschen Begriffe von Gott, überhaupt alles Sinnieren über einen gegenständlichen Gott,\*\*) ein falsches Tun erzeugt, das der Gottesgeburt in der Seele hinderalich ist. Aber er meint noch weit darüber hinaus, daß zur herbeifühzrung der Gottesgeburt in uns nicht nur die Gegenständlichkeit Gottes,

<sup>\*)</sup> Vgl. neuerdings Susanne Zampe, "Der Begriff der Tat bei Meister Edeshart", Weimar 1926, und Elsa Stechert, "Der aktive und der passive Menschenstypus in neuerer Philosophie und Mystik", Dessau 1926, und "Vom Wesen handelnsder und schauender Mystik", Berlin 1927.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Sinnliche, einfältige Leute wahnen, fie follen Gott feben, als ftunde er da, und fie bier."

sondern alle Gegenständlichkeit aus der Seele verschwinden musse. Man solle überhaupt von allen Sinneseindrücken und äußeren Vorsstellungen Abschied nehmen. Solche radikale "Abgeschiedenheit" sei ein besserer Weg, die Gottesgeburt in der Seele zu erleben, als Liebe. "Bringt die Liebe mich dahin, um Gottes willen alles zu erdulden, so bringt die Abgeschiedenheit mich dahin, nur für Gott empfänglich zu sein." Wir entgegnen: "Nein und abermals nein". Gott braucht die liebende Eingestelltheit unseres Willens auf die Dinge, nicht die Auskehr unseres Vorstellens von den Dingen.

Das Wort "Ubgeschiedenheit" hat in Edeharts Munde einen über= zeitlichen und einen mittelalterlichen Sinn. Daß ihm beiderlei Sinn durcheinandergeht, läßt in seiner deutschen Mostit noch etwas gurud von dem uiew der Mystik, die er überwunden hat. Gewaltig ist der erste Sinn des Wortes "Abgeschiedenheit". Unser Mystiker meint damit die Freiheit des Willens von aller Kaufalität der Welt. Der Wille schwinge sich dabin gurud, wo er in feiner ersten Urfache ftebe, aller Weltverkettung ledig fei. Er erfülle fich mit der Kraft der schaffenden Tiefe. Bier habe die Seele felbst noch fich als geschaffene binter fich gelaffen und werde zur Stätte von Gottes Selbstichöpfung in ihr. Davon werde der freie Wille wefenhaft und schöpferisch, er wende fich mitten in die Welt hinein und fpreche in feinem Sandeln überall Gott aus. Indem er bei den Dingen, nicht in ihnen, ftebe, ertätige er ewigen Sinn in das zeitliche Dasein. Das, wie gefagt, ist großartig. Aber der Weg zu folder Willensunendlichkeit, Abgefcbiedenheit im erften Sinne, tann nicht Abgeschiedenheit im anderen mittelalterlichen Sinne, nämlich der Ausschluft aller Sinneseindrucke und Vorstellungen, er kann nicht die Abstostung des Weltbildes sein: fonst tame ja die Gottheit aus ihrer ftillen Wufte nicht beraus. Er muß in der Aberwindung des Bemmniffes bestehen, an dem das Werden des Gottesnichts zur Gottgeftalt gestocht hat. Das Bemmnis war der Vereinzelungsfinn jedes Einzelwefens, feine blinde Selbst= betonung. Diese bort auf, wird überwunden in der Liebe.

Damit kehren wir zur Philosophie des Ungegebenen zurud. Die Liebe zu Gott kann freilich nicht die Bedingung sein, unter der sich Gott in der Seele gebiert. Sur solche Liebe mußte man Gott ja schon ersahren, man mußte die Gottesgeburten in der Seele schon erlebt haben. Aber wir fragen erst, was uns die Gottesgeburt erleben läßt? Iedenfalls scheidet aus die Liebe zu einer jenseitigen Gottesfigur, die als stehendes Sein, als Gegenständlichkeit, Ding an sich, nicht eristiert.

So kann es fich nur um die Liebe handeln, die darin besteht, daß man die Inhalte seiner unselbstischen Meigungen gum Sinn und Stern feines Lebens macht, um die Liebe, die Dienft ift, Dienft am Mit= menschen, Dienst am Vaterlande, Dienst an der Wahrheit, Dienst an der Gerechtigkeit, Dienst am Gestalten des Schonen. Wie der Mensch über sich hinaus bewegt ift in der Freiheit geistiger Einheitswahl, bleibt gleichgültig, wenn er sich nur unselbstisch einstellt.\*) Ift das der Sall, so quillt jener unendliche Lebensgehalt in ihm auf, von dem wir oben gesprochen haben. Was hat die noch so reiche Vereinigung der Dinge im Schauen der Seele zu fagen, folange in diefer Seele felbst die innere Wurzel der Weltzersplitterung, das ichsüchtige Wollen nicht aufgehoben ift? Wenn aber der Mensch den Gegensatz, in dem alles Sondersein miteinander steht, handelnd in sich überwunden hat, wenn er in die Unendlichkeit seines freien Willens gremdwerterscheis nungen hineinnimmt und fich ihrer annimmt, so hört er auf, das Michtich der Gottheit zu fein. Sie kann fich nun in ihm aus der Spannung des Micht zu ihrem Ich, ihrem eigenen Lebens- und Liebesfelbst erschaffen, das zugleich das bobere Einheitsselbst aller Dinge ift, und im gleichen Augenblicke schafft fie fich. Beides fällt gufammen: daß der Mensch aus seinen unselbstischen Reigungen geistige Singabe macht, und daß in diefer Singabe göttlicher Liebesodem erwacht.

So wird der freie Wille eines Menschen in unselbstischer Qualität zum Segel der Gottheit. Die Unendlichkeit braust über ihn hervor als ein Strom der Liebe und lebt mit seinen Seelenkräften in eigener Gottesart. Das hat mit Magismus nichts zu tun, wie solcher 3. B.

<sup>\*)</sup> Das Wesen der unselbstischen Einstellung, die wir auch Liebe, Bingabe nennen, befteht darin, daß wir uns der Gegenstände unserer unselbstischen Meigungen nicht gur Eigennut bemächtigen, sondern daß wir uns ihnen mit allen Kräften schenken, damit fie leben. Der metaphysische Sinn Diefes Tuns liegt in seiner Einigungefraft. Das felbstifche Streben bewirkt immer nur Vereinzelung, Besonderung und damit Seindschaft. Liebe aber eint auch das Gegenfätzliche, fie fucht den Widerstreit und die Seinsvielheit der Dingwelt aufzuheben in einer höheren Werteinheit. So ift sie die Bedingung, daß die wefende Einheit ihr Wertleben gewinnt. Mur durch die Seele hindurch tann sich Gott zu sich selbst schaffen, tann der wesende Ungrund, das Bottesnichts, ju feinem Gottestun tommen. Das größte Wunder der Weltwerdung war die menschliche Ichwerdung, ein Konzentrationselleisterftud. Jedes Ich ift ein infichgefagtes Stud Matur, ift Mittelpunkt, der Umkreis, wie Umkreis, der Mittelpunkt ift. Bier ift gefammeltes, aber immer nur einzelhaftes Einheitsleben gewonnen. Aber der Unendlichkeitsanstieg des Einheitslebens, genauer der Aufbruch und Durchbruch unendlichen Einheitslebens, ftodt an der gegenseitigen Fremdheit der Einzelfeelen. Dennoch muß durch die individuellen Einheitszentren das Werden des überindividuellen Einheitsgentrums bindurchgeben, muß fich gerade im gentralften Lebenspunkte des kreaturlichen Ich die Entsiegelung des überkreaturlichen Ich voll=

Edehart vorgeworfen worden ift. Dieser äußert sich freilich draftisch genug: "Du mußt nicht denken, daß es mit Gott fei, wie mit einem Jimmermanne. Der tut seine Tätigkeit, oder auch nicht, wie er will. Es steht in seinem Belieben, es, wie es ihm gelüstet, zu tun oder zu laffen. So ift es nicht bei Gott, fondern, wenn er dich bereit findet, fo muß er in Wirksamkeit treten und sich in dich ergießen, gleichwie, sobald die Luft rein und lauter ift, die Sonne fich ergießen muß und fich deffen gar nicht enthalten tann." Daß Gott, um im Menfchen Wohnung zu nehmen, eine bestimmte Eingestelltheit des Menschen braucht, ift eine gang felbstverständliche Wahrheit, die in allen Reli= gionen vorausgesetzt wird. Die Eingestelltheit, die 3. 3. Luther voraussetzt, damit Gott mit seinem Simmelreiche zu den Menschen tomme, ift der Rechtfertigungeglaube. Er ift die Bedingung, daß sich der jenseitig angeschaute Gotteswille den Menschen zuwenden tann. Sur Edebart ift Abgeschiedenheit die Bedingung, daß sich die unseiend wesende Gottheit im Menschen geistig belebt. Sur uns ist die unfelbstifche Eingestelltheit des Menschen die Bedingung, daß das Gottesnichts Schöpfertum in feiner Seele gewinnt.

Magismus bedeutet im Gegenteil, daß etwas, was vorher da war, zumal eine übersinnliche Kraft, von einem übernatürlichen Gegensstande auf den Menschen oder etwas anderes übergeht. Davon ist in der Philosophie des Ungegebenen, die jede fertige Göttlichkeit verzneint und gerade den verschiedenen Arten göttlicher Selbsterschaffung im Menschen nachgeht, am allerwenigsten die Rede.

Jum Magismus gehört noch etwas Zweites: daß sich auf den übernatürlichen Gegenstand, von dem übersinnliche Kraft auf uns ausgehen soll, menschliche Tätigkeit richtet, mag es geistiges oder sinnfälliges Sandeln sein. Man betet zu ihm, beschwört ihn, geht ihn mit Zauberei an, oder auch man zieht sich in sein Inneres zurück, um der
göttlichen Kraft durch Meditation, Kontemplation habhaft zu wer-

ziehen. Micht aus Ich und Ich kann es sich sammeln, es muß sich in einer neuen Qualität des Ich erschaffen. Die Bedingung dafür ist, daß der Mensch als das lebendige Einzelich, das er ist, aufhört, seine Icheit zu betonen. Von der kreatürzlichen Selbstsucht rührt es her, daß die Welt immer wieder in Stücken auseinanderreißt. Darum kann die wesende Gottheit nur im unselbstischen Wollen des Menschen zu Gott werden, d. h., sich zu ihrem eigenen Lebens- und Liebesselbst, das zugleich das höhere Kinheitsselbst aller Dinge ist, erschaffen. Vgl. Paul Junker, "Liebe und Gott. Kin Ausschnitt aus der Philos. des Ungegebenen", Kreurt 1922, P. Junker, "Vom ungegebenen Gotte", Türmer, 2s. Jahrg., Heft 1, Stuttgart 1925, und "Der Gottesbegriff in der Philosophie des Ungegebenen", Neue Jahrbücher für Wissenschaft und Jugendbildung, 3. Jahrg., Heft 2, Leipzig 1927.

den. Immer ist Gott selbst der unmittelbare Gegenstand eines Sans delns, mit dem ihn der Mensch zu sich zwingen will.

In der Philosophie des Ungegebenen kommt Gott nur zu einem Menschen, der nichts, gar nichts, von ihm haben will, weder ewige Seligkeit, noch Sündenvergebung, noch Silfe aus der Not, noch Bezgabung mit wunderbarer Araft, noch auch nur Verwesentlichung, jene Steigerung des eigenen Personenwerts, die ihm im Gotteserlebnis zuteil wird. Wollte man dem Nächsten helsen, die Wahrheit ehren, dem Vaterlande dienen, damit man göttlichen Lebensstromes teilz haftig würde, so erlebte man nichts.

Bier heißt es mit dem Evangelium: "Selig find die reinen Bergens find, denn nur fie werden Gott schauen." Bergensreinheit in der Bingabe tann es nur geben, wenn man einem Begenstande um feinetwillen Liebes antut. Ich selbst darf mir in keiner Weise Geift des Sandelns fein, sonft ware es felbstifch; aber mein Selbst muß in gewiffer Weise Leib des Bandelns fein; das Bandeln muß perfonliche Sarbung tragen, und dazu gebort, daß den Gegenstand und mich innere Mäbe verbinde. Ein nächstes Wert muß meine Arbeit beischen, eine nächste Lage mich einfordern, ein nächster Mensch meiner bedürfen, eine nächste Meigung mein Berg bewegen! Immer muß etwas Unmittelbares zwischen dem Gegenstande und mir fpielen, meine Beziehung auf ihn muß in der Matur der Sache liegen, fie darf nicht kunftlich ersonnen, von fern bergebolt, aus abstrakten Grundsätzen abgeleitet sein. Ob es ein kleiner oder großer Gegenstand fei, find bei mir die Unlagen, ist bei ihm das Un= liegen da, so ist die "Individuallage" (Pestalozzi) gegeben, die mich braucht. Ein altruiftisches, soziales oder ideelles Gefallen, bezw. eine Verbindung mehrerer unfelbstischer Gefallensregungen, ift bei mir in Schwingung, und nun tritt die Entscheidung an mich beran, ob ich den Impuls ienes Gefallens in Tat verwandeln oder mich selbstisch verhärten, ob ich faul, bequem, gleichgültig, feig, geizig, hochmütig die Tat weigern foll. Beimat, Blut, Beruf, Lebensgemeinschaft rufen mich jeden Tag und Stunde. Immer öffnet fich ein Kreis, in dem das "Materiale meiner Pflicht" (Sichte) liegt, wo ich mich treu, ehrlich, fleißig, bilfreich erweisen tann.

Nicht kantische Verallgemeinerungen weisen hier den Weg. Sie lassen uns ängstlich auf "Sittlichkeit" schielen. Zerzensreinheit ist fern von allen "Pflichtgeboten", "Tugendregeln", von aller Bemühung "Kulturwerte" zu schaffen oder sich anzueignen, sich daran zu befriebigen oder zu erbauen, fern auch von allem Dienst um Lohn bei Gott

oder Menschen. Man ist des Gegenstandes voll und kommt zu ihm mit schlichter Tat, die "felbstverständlich" ift. Das hat Edehart gewußt in seiner Predigt vom "funder warumb". Davon war Desta= lozzi erfüllt bei feiner Seligpreifung des Weibes, das ohne etwas Besonderes zu tun oder tun zu wollen, an Mann und Kindern den Simmel verdient. Dasselbe bekennt Sichte, wenn er der kleinften Urbeit, in Treue geübt, nachfagt, daß fie am Ewigen verrichtet werde und beim Ewigen bleibe.

Das gleiche Gefühl für "Reinheit" des Werkes ließ Luther gegen die "guten" Werke eifern. Alle Tätigkeit des Menschen foll dem Leben dienen, das um ihn pulft. Fröhlich foll er anfassen, was ihm obliegt, der Sache hingegeben, die ihm Selbstzwed, nicht Mittel zur grömmigkeit sein soll. Sein Verhältnis zu Gott hat er schon vorher, im Recht= fertigungsglauben, in Ordnung gebracht. Der Reformator war über= zeugt, daß dies freie und tapfere Unfassen der weltlichen Dinge von seiten des Christenmenschen Gott wohlgefällig sei, gerade weil es nicht mit Surcht und Jittern um die eigene Seligkeit gefchebe. Der Schöpfer habe uns nicht umfonst in diese Welt gestellt, in der wir zu ordnen, zu schaffen, zu arbeiten, zu dienen und zu tämpfen haben. Wir follen tätig fein, und wenn wir es gern und unbefangen im Eifer der Sache felbst find, dann find wir in der rechten Weise tätig.

Um Tiefften hat Luther vorbeigeseben, daran nämlich, daß Gott uns nicht bloß zulächelt, wo Liebe im Bergen und Tat am Werke ift, fondern daß eben diese Liebe und diese Tat Bottes Leben in uns ift. Uber der Erkenntnis wird der Rechtfertigungsglaube an den gnädis gen Gott, der uns liebt, entbehrlich. Gott ift uns überall gegenwärtig, wo wir lieben, und ift nur dort gegenwärtig. Unders als in der Liebe, die Menschen üben, kann er gar nicht leben. Weltaufgeschlossen= heit, das ift das Ergreifen solcher Aufgaben, wie sie aus dem Jufammengreifen der äußeren Verhältnisse mit unseren Kräften, unseren unselbstifchen Unlagen, unserem guten Willen erwachsen, ift die einzige Bedingung, daß sich göttliches Leben in positiver form der Seligkeits: form in der Seele entsiegelt. Darum war größer als das Evangelium vom Vatergotte der Liebe die Erscheinung des Menschen, der es lehrte, weil in ihm die Göttlichkeit der Liebe voll und rein aufgebrochen war. Da war das himmelreich nabe berbeigekommen. Es kommt immer wieder herbei in jedem Glauben, der den Kopf von drückenden Gottes: porstellungen reinigt, damit das Berg ein reines Gefäß tätiger Menschenliebe und Aufgabenliebe werde. Die Göttlichkeit, die dann

innerlich erlebt wird, mag getrost wie Sündenvergebung von seiten eines jenseitigen Gottes erscheinen. Das ist die Wahrheit des Rechtsertigungsglaubens. Er ist eine Schickung des ungegebenen Gottes, damit dieser Leben werden könne bei solchen Menschen, die sich sonst im Anien vor dem gegebenen Gott, in der Angst um ihr Seelenheil, aller segenvollen Arbeit und rein menschlichen Liebeswärme entstremden würden.

Freilich, wenn sich der Mensch in die Welt hineinwendet, ohne innere Ewigkeit in der Seele zu haben, fo trifft ibn der fluch des blogen Naturlebens. Das ift die Rebrseite unserer Beziehung zur Welt, daß wir durch die Dielheit zersplittert, in der Arbeit an den Objekten mude und stumpf werden, wenn es am geistigen Leben der Einheit fehlt. Den bloß natürlichen Menschen, weiß Jatob Bohme, fängt die Zeitlichkeit. Er wird in feiner Arbeit und feinem Leben Stlave der "äußeren Konstellation". Statt daß er die Dinge beberricht, werden fie seine Berren und dringen mit ihrer toten Dinglichkeit und mit der Tierischkeit, die sie im Gefolge bat, in ihn ein. Bohme bezeichnet das alls unfer "Udamwerden". Immer wieder geschieht nach ihm, was die Bibel von Satan, Adam und Christus erzählt. Die Einwendungen unseres Willens in Selbstsucht ist noch heute Luzifers Sall. Ebenso gewinnt das Lichtleben Gottes noch heute wie bei Christus Gestalt in jeder demütigen Seele. Und noch beute und immer werden wir Abam, wenn uns die Welt= und fleischesluft "fängt".

Im Blid hierauf bat fich bei Bohme eine übertriebene Weltflucht entwickelt. Ihm dunkt, nur der konne die Seffeln der blogen Irdisch= teit abstreifen, der sich von aller Irdischteit lofe. So verliert Bohme, was Luther gewonnen hatte. Aber nicht Adam, das Pringip des Dielheitslebens, ift Gottes Seind, sondern der Adam, in dem fich der Teufel, das ift Selbstheit und Bigennut, ausspricht. Schlöffe jener Abam feinen inneren Sinn für feinen Gott in feinen Aufgaben auf, fo hinderte ihn der Umftand, daß er feine außeren Sinne auftut und gebraucht, am Simmelreiche nicht. Er ware mit feinem Dielheits= leben geheiligt. Ja, gerade aus feinem Dielheitsleben, dem Ergreifen unserer Weltbeziehungen mit Gewissen und Verantwortung, aus unferer Liebe und Arbeit daran, erhöbe fich doppelter Gottesreichtum. "Was aus der Zeit ift, wird von der Zeit verzehrt, es habe denn ein Ewiges in sich, daß das Ewige das Zeitliche erhalte", so hat fich Bobme gelegentlich doch auch geaußert, und er fügt bingu, es galte, "in den Uder der Zeit die grucht der Ewigkeit einzubringen".

### Das Aufleuchten von Ideen.

Mur im reinen Willen geschieht die Gottesgeburt, belebt fich Ewigkeit. Es ift, als ob die im Menschen aufgehende Göttlichkeit es geradezu darauf anlegte, ihn zu foldem reinen Willen zu helfen, ihn dabei zu halten und zum Gefühl von Ewigkeit zu führen. Sie läßt die Fremdwerterscheinung, die es ihm antun will, so daß er fagt "nicht mir zu lieb, fondern ihr zu lieb", in Ideenfarbe leuchten. Da= durch werden wir zur echten Liebestat eingeladen, in der wir weder an uns, noch mit verwirrenden Begriffen an Gott, fondern an das den= ten, was uns obliegt. Der Gegenstand in feiner Ideenfarbe foll uns fo innerlich besiegen, daß wir ihn mit glühendem Bergen ergreifen. Dor die gottesfdwangere Seele treten bann die Tiele ihrer eigenen unfelbstifchen Meigungen, bier karitativer, dort sozialer, dort ideeller Meigungen, als werbende Aufgaben bin. Dorber waren es nur Werterscheinungen im Blide unseres Gefallens, jett werden es bobe Gefichter fur un= fere Liebe. Je nach unferer Begabung tommen fie und rufen uns an, daß wir Lebensziele aus ihnen machen. Die Gegenstände derjenigen unselbstischen Meigungen, aus denen Singaben werden follen, verwandeln fich in "Ideen".

Ideen sind nicht, sie werden! Sie werden, indem sich geistige Bilder von Aufgaben in der Seele des Menschen entzünden. Eben die Aufgaben, die in Ideenlicht vor ihm stehen, sollen ihn zu der Willenseinstellung führen, in der das Gottesnichts die Hochgestalt seines Gottestums annehmen kann.

Zier findet eine geheimnisvolle Wechselwirtung zwischen Ergreisen und Ergriffenwerden statt. Wir werden von Ewigkeitsgehalt berührt, bei dem uns ist und sein soll, als läge er um die Fremdwertserscheinung, der wir die Seele öffnen. Dennoch empfinden wir nicht so, als stünden wir auf der einen Seite und die in Ideenlicht getauchte Fremdwerterscheinung auf der anderen Seite. In unserer Singabe ist alles Fremde ausgelöscht. Da ist ein Leben, darin die Fremdwertserscheinung in mir mein Leben und ich ihren Geist empfangen habe, wenn es sich überhaupt um ein Empfangen, ein Sinundhergehen zwisschen Subjekt und Objekt handeln könnte, umd hier nicht vielmehr eine neue Tiefe aufbräche. Denn das Aufbrechen der ungegebenen Einheit macht es, daß die Werterscheinung des Gegenstandes meiner Singabe zur Idee, zum Sochziele, erhöht und zugleich meine Singabe an sie zu segnendem Reichtum in mir wird. Ein geistiger Strom fließt, in

welchem die Ewigkeit, der Gegenstand und ich in eins verschlungen sind. Vor meiner Singabe gab es draußen nur eine tote Wertzerscheinung, ich war leeres Seelentum und die Einheit war etwas Unbewegtes. Jetzt, mit meiner Willenshingabe, hebt sich aus dem Unzgrunde wesenhafte Wertwirklichkeit, die sowohl die Werterscheinung wie mich durchlebt.

Ein Bild! Die unselbstischen Gefallensregungen sind wie das Mattzglas von Glühlampen. Unser Wille, der zu ihnen ja sagt, ist wie eine Sand, die den Schalter dreht. Wir stellen uns vor, daß ein Teil der Lichtleitung durch die Sand gehe. Das sich entsiegelnde Gottesnichts ist wie der elektrische Strom, der in der Sand den stromlosen Draht mit Energie ladet, und der in der Birne die Glashülle im Lichtscheine aufglänzen läßt. Die Verwicklungen des Wertbegriffes lösen sich, wenn man sich an dies Bild hält. Es hilft uns, den üblichen Wertsontologismus durch eine Wertdynamik, eine Energetik des Wertswerdens, zu erseten.

Da ist die wertleere Seele des Menschen, der stromlose Drabt! In sich felbst ift sie ohne Behalt, ohne Wesenhaftigkeit. Da sind die Begen= ftande draugen! Auch fie find nur als Sein gegeben, nicht mit irgend= einem Gepräge von Wert. Sie gleichen dem Blafe der Umpeln, die von der Dede hängen, das stromlos ist und stromlos bleibt, auch wenn der Strom in den lebendigen Draht eintritt. Sie find nicht Werte, fondern Werterscheinungen. Aber sie sind febr verschiedene Wert= erscheinungen, je nachdem der Strom flieft oder nicht flieft. Wenn er nicht flieft, fo fteben fie nur in einem toten Schimmer. Er tommt daher, daß wir fie mit dem Auge unferes Gefallens ansehen. Davon erhalten fie ihr erftes Werterscheinen, jenes unbestimmte Schimmern und Schillern. Es ift in unserem Gleichnis der glitzernde Tages= Refler, der um das Mattglas der unangedrehten Glühlampe fpielt. Un fich, ohne menschliches Gefallensauge, das fich auf die Gegenstände richtet, geht ihnen auch das Schimmern ab. Alles Seiende an fich, losgelöft von jedem ichätzenden Bewußtfein, ift feinem innerften Wefen nach nicht werterfüllt gegeben, es ift vielmehr Sein schlechthin und nichts weiter.

Auch uns selbst kann der Blick unseres Gefallens treffen, dann wersden wir uns selbst zur Werterscheinung. Ob man aber bei sich selbst in Wertschein stehe, so viel man wolle, ob man Wertschein außer sich erblicke, so viel man wolle, am Wertsein sehlt drinnen und draußen noch alles. Der elektrische Justand ist weder hier noch dort gegeben.

Erft muß unser Wille, der wie die gand am Schaltergriffe ift, den galvanischen Strom hereinlassen, dann beginnt der sein Werk.

Dieser Strom ist die Wesenhaftigkeit göttlichen Lebens. Es gibt keinen anderen Realwert als das göttlich Geistige, das in Menschensseelen aufersteht, die in Selbstkraft Wege der Zingabe gehen. Bei wem der Gotteswert hervorquillt, bei dem geschieht etwas Doppeltes. Ihn begnadet Mitwert, daher die Empfindung eines inneren Zimmelzreiches, die alles unselbstische Tun begleitet. Andererseits gibt es kein göttliches Leben, ohne daß die Seele schauend wird, ohne daß Wertzbilder vor die Seele treten, die vor, während und nach der Gotteszgeburt anhalten. Sie sormen sich aus den Werterscheinungen unseres unselbstischen Gefallens. Diese bleiben Werterscheinungen, aber trezten, wenn die göttliche Tiese zu strömen beginnt, in ein Licht der Unzendlichkeit, so wie der elektrische Strom, den der Schaltergriff entzbindet, das Mattglas der Lampe zur strahlenden Sonne auszleuchten läßt.

Wir haben schon den Namen für solche Werterscheinungen gehört, die das Licht der Unendlichkeit angenommen haben, "Ideen".

Die "Idee" der Wahrheit: mein Erkanntes, das mich zu weiterem Durchdenken und Klardenken auffordert. Die "Idee" der Schonheit: das in meinem Schauen fich Geftaltende, das mich einladet, dem schaffenden Strome treu zu bleiben, der durch mein Vorstellen geht. Die "Idee" des Vaterlandes: mein Volt, meine leibliche und geistige Beimat, der ich mich ergeben mit Berg und mit Band. Die "Berufs= ideale": meine Rranten, die ich gefund pflegen, meine Jöglinge, die ich unterrichten, meine Runden, denen ich die Motdurft ihres Cebens zubringen, meine Klienten, denen ich zu ihrem Rechte helfen will. Das alles bedeutet Pflichtmaterial, das sich vor mir aufbaut. Eine Gegen= ftändlichkeit, die meinem unselbstischen Gefallen vorher nur Bild des Auges war, wallt mir entgegen und wird mir Bild des Bergens. Diese erhöhten Bilder, die in foldem Sinne in "Ideen" verwandelten, von Aufgabenglang umwobenen Werterscheinungen, verkunden die anbrechenden Gottesgeburten. Sie pochen in der Stunde der Gottes: geburt an mein Wollen und werben, daß fich diefes aus felbstifcher Qualität oder der leeren Unbestimmtheit, die mein Alltagsdasein tenn= zeichnet, in unselbstische Qualität verwandele. Sie find das Wetter= leuchten der bei uns schlummernden Gottesmöglichkeit, aus dem der Blitz des göttlichen Lebens tommen will.

Er kann aber nur kommen, wenn aus dem Gedanken des Dater=

landes, aus dem Wohlwollen für Mitmenschen, aus dem Sinne meines Beruses — da entscheidet keine allgemeine Regel, da entscheidet nur die Ergriffenheit des Einzelnen — mehr als das flüchtige Spielen von Gefallensregungen — der unsichere Schimmer von Mattzglas — wird. Der Mensch muß den Gespenstern und Bildern sein Blut geben, er muß sie mit ganzem Willen in dauernder Neigung und mit tätiger Liebe, eben als seine "Ideen", ergreisen, er muß sich von diesen heischenden Werterscheinungen, die ihm selbst, seine Sinzgabe heischen, fangen lassen, sich von dem Pfeile der Liebe verzwunden lassen. Dann, wenn wir in der Pflicht dieser als Ideen gesehenen, als Beruf vernommenen Aufgaben leben, lebt in uns die innere Ewigkeit auf. Wir werden das Gefäß ihres Wertlebens und werden gewürdigt, in der Selbsthingabe zu einem Sein zu kommen, dessen Jentrum sie einnimmt.

Davon rührt es ber, daß uns nicht nur Wertgefühl übertommt, wenn wir an unselbstische Aufgaben hingegeben sind, sondern daß wir uns auch vom Kraftgefühle tätigen Schaffens erfüllt finden. Die Selbsterschaffung göttlichen Lebens in uns läft einen Sauch schaffender Urmacht auf uns übergeben. Ein geistiger Mittelpuntt tritt in unfere Seelenregungen, gleichwie ein Magnet ordnend gu Eifenfeilfpanen tritt. Unlagen, Begabungen brechen auf; Innigfeiten, Begeisterungen, Tatvorstellungen gewinnen in uns Stärte, Richtung, Jufammenhang. Es ift, indem fich die durch die Aufgabe belebten Rräfte regen, als ob das Universum aller unserer Kräfte spielte, und es ift, indem die Saiten unferes Wefens von dem einen Gegenstande Elingen, in den wir hineingewendet find, als ob der Reichtum einer gangen Welt in uns raufchte und flänge. Es ift ein inneres Erblüben im Rausche und 3wange der Aufgabe. Das gange Sein des hingeges benen Menschen flieft auf fein Tun ein und gewinnt fich dabei schöp= ferische Eigenart. Wir nennen fie "Derfonlichkeit".

### Dynamische Wertlehre.

Um die letzten Darlegungen in einem kurzen Worte zusammens zufassen: Wenn es nicht Wertseele gibt, so gibt es weder Seele noch Wert. "Wertseele", das ist die Seele, in der sich Gott gebiert. Er selbst ist der Realwert, der auch die Seele verwesentlicht. Einen anderen Realwert als göttliches Leben gibt es nicht. Die bloße Seele ist wesenslos, ungeistig, sie ist ein Bündel blinder Triebe, die ebenso blind sind, ob sich in ihnen selbstisches oder unselbstisches Gefallen regt. Wir sehen

ein ewiges Spiel von Bungrigfein und Sattwerden diefer Gefallens: regungen; um die hungrigen loht Wünschen, um die sattwerdenden plätschert Luft und Befriedigung. Die zugehörigen Menschen schwim= men in den Wellen bald diefes, bald jenes Verlangens, wie es gerade über fie tommt, und leben es fatt, felber dabei leer bleibend. Sie bleiben notwendig leer; denn nicht auf die Sättigung unserer Triebe, fondern auf die Sättigung der metaphysischen Spannungen, zumal der Spannung des Micht, tommt es in dem großen Drama der Ge= fchichte an. Aber die Seele ift Schöpferin von "Werterscheinungen", schon die bloge Seele. Wohin der Blick ihres Gefallens trifft, selbstischen wie unselbstischen, da erscheint ihr Wert. Die Wertseele abet ift die Schöpferin von "Ideen". Genauer, wo Gott in einer Seele mit feinem positiven Leben auflebt, da treten die Werterschei= nungen, die im Blide ihrer unfelbstifchen Entscheidung fteben, in die Sonne seines Lebens. Sie druden nun aufgegebene Gegenständ= lichkeit für uns aus.

Alle sogenannten "ethischen Ideen" sind hiernach Junktionsgesbilde der ungegebenen Gottheit. Sie sind nicht, unterstreichen wir immer wieder, sondern werden. Sie werden, indem unter dem Anstriebe des noch ungestalteten göttlichen Lebens, das in uns aufbrechen will, die Jiele unseres unselbstischen Gefallens die Gestalt von Sorderungen annehmen.

So waren uns auch die künstlerischen Ideen nichts Transzendentes. "Schönheit" war uns der Anhauch einheitsmäßiger Anschauung, dars in es ist, als ob jedes Ding neu würde und alle Dinge ganz würden. So schauend könne der Künstler jedes Ding in eine "ästhetische Idee" verwandeln. Künstlerisches Schauen hebe die Dinge in den Justand metaphysischer Neuheit zurück, wo sie wieder herrlich seien, wie am ersten Tage, als sie noch im Werderausche der wesenden Gottheit standen, die zum Weltprozesse aufging.\*)

Ebensowenig war uns Wahrheit ein Wert über den Wolken, sondern die Philosophie des Ungegebenen sieht in der Geltungsmacht der Wahrheit, die in allen Jusammenhängen Einheitssinn und Ganzeheitssinn stiftet, ein in unserm Denken sich schaffendes Gottesdenken. Sie weiß, daß sich nichts, aber auch gar nichts aus verflogenen überzwelten in die Seele senke, wenn sie erkennt, liebt, schafft, sondern in ihr handele und schließe sich auf, von ihren Einstellungen bewegt,

<sup>\*)</sup> Sur Goethe ift die Natur die Kunftlerin, in deren Bauche jedes Ding wie ein frisch ausgesprochenes Schöpfungswort ift. Dgl. oben: S. 135.

in ihren Aräften sich bewegend, göttliches Leben annehmend, das uns gründige Gottesnichts.

Aller Wertontologismus ist in dieser dynamischen Wertlehre versschwunden. Ihr gelten verseinelte Wertwesenheiten für etwas ebensso Unmögliches, wie verseinelte Sinnwesenheiten, mag man sie transsendent oder immanent auffassen.

# Bebundene, nicht freischwebende Ideen.

Es bedarf in diesem Jusammenhange noch eines Wortes über die ethischen Ideen. Diese stehen, wie wir sie auffassen, unter dem Gesetze der Nähe. Die Zingabe, zu der sie einladen, geht nicht auf Entferntes und Künstliches, sondern auf unmittelbar Anliegendes. Daß dies Nahe und Anliegende zur werbenden Aufgabe wird, eben das sind uns die ethischen Ideen. Sie sind nichts Allgemeingültiges, sondern individual bestimmt. In der Regel werden Ideen, auch wenn man sie nicht zu jenseitigen Wesenheiten verseinelt, die in einem abzgesonderten Reiche der Iwecke schweben, anders aufgesaßt, nämlich als universale Gültigkeiten. Darauf zielt aller immanenter Wertzontologismus. Solcher könnte sogar versuchen, auch seinerseits die Sprache der Philosophie des Ungegebenen zu sprechen.

Welches war deren Grundeinstellung? Die wesende Gottheit hat bei ihrem ersten Unsate zur Selbstverwirklichung ihr Jiel nicht erzeicht. Als sich aus ihrem Schofe das Sein von Dingen öffnete, zerzbrach über deren Vielheit ihre Einheitskraft; ihr blieb die Söhe und Ganzheit eigenen Seins versagt. Aun muß sie, Gottesnichts gezblieben, warten, ob sich ihr das Weltgeschehen öffne, ob es, um mit Böhme zu sprechen, Kerze werde, daran sich in neuem Prozesse ihr eigenes göttliches Leben entzünden könne. Mit den ethischen Ideen ladet sie uns ein, Kerze zu werden. Sie glänzen auf, andere und andere, damit sich an ihnen unsere Singaben, andere und andere, und in unseren Singaben der Ungrund zu göttlichem Leben erschwinge.

Die wesende Gottheit ist hiernach für den zweiten — gelingenden, — Schritt ihres Lebenwerdens auf das in ihr entsprungene Vielheitss dasein angewiesen, darin ihre Einheitsmacht nur zersplittert west. Mit dem Zebel menschlicher Seelentätigkeit entsiegelt sie ihr Gottesstum. Auf dem Boden der Dingwelt baut sie ihre Zimmelsleiter. So kommt es zu einem Gottesleben, das das Gegebene in höherer Einsheit überwest und so erst wahrhaft reich und vielseitig ist. Dieses von Seelenhaftigkeit gefättigte Gottestum, das die Art des Irdischen so

wohl verklärt, wie überhöht, ist etwas viel Erhabeneres und drückt Leben viel wahrhafter aus, als jenes abgezogene Dasein, dem das Gottesnichts bei seinem ersten Entfaltungsstoße zugestrebt hatte, wenn solches beziehungslose Dasein je möglich gewesen wäre. Die Vielheit, in die es auseinanderbrach, ist nicht nur ein Notstück des Mißlingens, sondern ein Meisterstück der inneren Notwendigkeit, daß Leben nicht bloßes Dasein sein tann, sondern nur als Einheit in der Gegenwucht von Vielheit möglich ist, daß es die Aufgabe bedeutet, den Reichtum der Vielheit unter übersormung derselben einzubringen. Eben damit hängt es zusammen, daß das Gottesnichts, wenn es sich in menschlichen Seelen belebt, auch alles das in der Sorm dieses Seelenstums lebendig ergreisen will, was mit letzterem in lebensvollem Jusammenhange steht.

Man könnte auf den der Seele zugeordneten Lebens: und Liebestreis das Bild der Areatur anwenden, die seufzend auf Erlösung harrt. Die Welt meines Wirkens, in die ich gestellt bin, das ist die Areatur, die mich anblickt, und das göttliche Leben, das in mir aufgewacht ist, zu sich bittet. Das ist das Stück Vielheit, aus dem ich im Acker der Jeit die Ernte der Ewigkeit einbringen soll. Das Gottesnichts will nicht bloß in der Seele leben, es will auch, daß das neue Leben, das es der Seele schenkt, in dem Lebenskreise, der zur Seele gehört, lebendige Araft werde. Darum läßt es das, was zu tun ist, im Aufgabenschein leuchten. Ju jedem Gottesbewegten kommen seine Ideen als Gesichter seines Zandelns. Sein Weib, sein Kind, sein Vaterland, sein Beruf, sein gedanklich Ersastes, sein künstlerisch Erschautes, das sind die idealisierten Wahrzeichen seiner Gottesgeburten. Das ist das Viele, für das er das göttlich zugewogene Eine sein soll.

Es ist zwedmäßig, diese in Ideenlicht gehobenen, aus dem Lebenskreise entspringenden Forderungen als "gebundene Ideen" zu bezeichnen. Sie idealisieren das Nahe und Notwendige. Freie Ideen kennt
die Philosophie des Ungegebenen nicht. Es wären entweder transtendente Gegenständlichkeiten, die in einem besonderen Reiche der Iwecke schwebten — diese haben wir von vornherein abgewiesen —,
oder man legt sich für jenen immanenten Ontologismus etwa
Folgendes zurecht: Das Gottesnichts, gibt man zu, könne sich nur
in menschlichen Seelen verwirklichen und bedürfe dazu einer bestimmten Tätigkeit derselben. Es zünde in ihnen die Vorstellung
eines Reiches reiner Werte an, lasse ewige Gedanken von Wahrheit,
Schönheit, Gerechtigkeit, Menschheit, gleich Sternen am Nachthimmel, in den Gemütern aufstrahlen. Es seien dieselben Ideen für alle Mensschen. Jede wirke begeisternd, so daß die Menschen gleich Platos Desmiurgen getrieben würden, nach dem Muster dieser Ideen ihre irdischen Verhältnisse zu gestalten. Solche Begeisterung und die ihr entsprechende Tätigkeit sei das Element, in welchem sich die ungegebene Gottheit zum Leben in den Seelen schafft.

Nach dieser Auffassung trüge sich die ungegebene Gottheit nicht in den Reichtum ihrer Vielheit hinein, sondern überspränge die Bestimmtheiten der Entfaltungswelt. Jenes subjektiv angestrichene Ideenreich,
mag es lediglich als Gedanke und Vorstellung überindividuell in uns
erzeugt werden, wäre in seiner starren, für alle Menschen gleichmäßigen
Gestalt wie eine zweite — ideale — Selbstsetzung des Gottesnichts,
neben seiner realen Setzung in unserer Seele. Um diese Schar reiner
selbstgeltender Ideen hätten die göttlich bewegten Seelen zu kreisen,
alle mit derselben Aufgabe, einen (notwendig abgeschwächten) Wieders
schein sener Ideen im Materiale des Irdischen zu erzeugen, von dem die
Gottheit ihrerseits zurückgezogen bliebe.

Nach uns wird jeder Mensch, in dessen Seele Gott aufgeht, selbst ein quellenhafter Mittelpunkt. Um ihn stellt sich ein Kreis von Gegensständlichkeiten, der seine "Individuallage" bestimmt. Sie sprechen die neue Energie, die ihn erfüllt, für sich an. Der Ruf, den sie aussschicken, ist seine Berufung, und dieses Wort legt ihnen die Gottheit ein. Eine eigentümliche Vielheit will ihre eigentümliche, göttlich schwingende Einheit haben, und umgekehrt, lebendige Persönlichkeit will das ihr entgegenschwingende Seld ihrer Kraftstrahlung haben. Iene anderen, freischwebenden Ideen lassen den Menschen, der ihnen nachzigt, in der leeren Luft hängen. Die gebundenen Ideen bedeuten die Verbindung seiner Erde mit seinem Simmel.

### Grimmgöttlichkeit.

Wir hatten festgestellt, daß das göttliche Leben verschiedener Gestalten fähig sei. Sie richten sich nach der Weise, wie der Mensch einsgestellt ist. Anders entsiegelt sich göttliches Leben in der erkennenden, anders in der tünstlerisch schauenden, anders in der liebend hingesgebenen Seele. Uns werden noch andere Gestaltungen des göttlichen Lebens begegnen. Es gibt darunter nicht nur Wohlgestalt, sondern auch Misgestalt. Von solcher haben Augustin und Jakob Böhme gewußt.

Augustin läßt den Menschen auf Gott bin, Gott auf den Menschen bin angelegt sein: wir auf Gott bin geschaffen, Gott liebens-

wert, um von uns geliebt zu werden. Unsere ganze Seele trägt die Spur jener Gottesanlage. Ihr ganzes Wesen geht darauf, Gefäß zu sein, sich in reiner Singabe höherem Gehalte, der sie berührt, zu öffnen; dann lebt dieser in ihr. So will Gott im Menschen leben. Seine geistigen Ströme warten darauf, sich in uns zu ergießen und uns mit ihrem Gehalt zu innerem Leben zu erwecken. Sein Reichtum will die Formen unseres Seins durchwirken, damit sich in ihm unsere sonst zersplitterten Kräfte sammeln, umformen und ein neues Wesen hervorbricht. Darauf hat Gott die menschliche Seele besonders zus bereitet, sie allein.

Dennoch haben wir uns unserer Bestimmung entfremdet. Wir wollen nicht Gefäß fein, sondern etwas für uns fein und bedeuten. Wir machen unfer Ich zum Mittelpunkt, als könnten wir etwas Selbständiges fein. Zierin, in unserer eigensüchtigen Lust und unserem Boch= mute, besteht unser Abfall von Gott. Wir vollziehen ihn täglich und stündlich in unserer Ichsucht von neuem und gleiten damit vom Quell unseres Lebens hinweg in Zerriffenheit und innere Unordnung. Denn wer fich auf fich felbst ftellt, läßt von fich ab. Das Band feiner Ein= beit mit Gott reißt, und feine eigene davon gestütte Einheit muß aufboren. Eine folche Seele wird immer fiecher und gehaltlofer und muß zuletzt vergeben. Das ift das Gericht und der Jorn Gottes über fie, daß fie nach seinem geistigen Gefetze dabinschwinden muß. Wo dem göttlichen Reichtum abgesagt worden ift, bleibt nur die Urmut des Michts übrig, wie es beschaffen war, ebe Bott es zum Einheitssein feiner Seele berufen hatte. Die Seele, ihres Seins entleert, fcbrumpft gleich einem gerftorten Spinngewebe gufammen. Wie es phyfisches Befetz ift, daß wir leiblich verhungern muffen, wenn wir uns von Steinen ftatt von Brot nabren, fo ift es geiftiges Gefet, daß unfere Seele verdorrt, wenn fie nicht in und aus Gott lebt. Gundigen ift geistiges Junichtewerden, und Gott selbst ift dies unaufhebliche Gefet.

Augustin sieht in diesem Gesetze, wie in jedem Gesetze, den Willen Gottes. Gottes Wirken schwebt nicht wie ein Verhängnis von außen über uns. Bestimmt er doch nicht unseren Willen, sondern nur die Solgen aus unserem Willen! Diese freilich ergeben sich, wie der große Airchenvater unerbittlich feststellt, mit Notwendigkeit. Uns ist völlig in die Sand gegeben, uns zu entscheiden, wie wir wollen. Wir können den Gottesstimmen, die in uns und um uns rusen, folgen, oder können sie ablehnen. Aber immer wird sich, in dem, wie wir uns entscheiden, Gottes innere Wahrheit auswirken. Die Gesetzlichkeit des Lebens

selber wird über uns kommen, die darin besteht, daß wir nur im Geshalte der Wahrheit selig, ohne ihn unselig werden. So werden wir gerade, indem wir frei wollen, gesetzlich den eigentümlichen Lohn oder die eigentümliche Strafe dessen tragen, wie wir wollen, und werden unahwendbar hier den Weg des Lebens, dort den Weg des Todes gehen.

Augustin stößt hier auf die Regungen und Bewegungen eines inneren Gotteslebens in uns. Aber er hat sich die Erkenntnis, die er sast schon mit Händen griff, durch seine Prädestinationslehre verbaut. Gott habe seit Ewigkeit die einen Menschen zu Gefäßen seiner Liebe, die meisten aber zu Gefäßen seines Jornes vorherbestimmt. So ist die Unseligkeit, in die die selbstsüchtigen Seelen verfallen, eine Strafe, die Gott ihnen von vornherein zugedacht hat und ihnen durch die Einzrichtung, die er ihrer Seelenanlage gegeben hat, antut.

Die Prädestinationslehre macht Gottes Wesen zur Unbarmherzigzeit. Mit keinem persönlichen Gottesbegriffe kann man das Verhältnis menschlicher Schuld und göttlichen Gerichtes sittlich erträglich gesstalten. Unders, wenn Gott nicht als rächender Geist vor der Seele da ist, sie mit den Mängeln und Schwächen ihres endlichen Daseins erst schafft und nachher unerbittlich bestraft, sondern wenn er als überpersönliche Lebendigkeit, als Geistigkeit überindividueller Urt, in den Seelen selber erst aufersteht, und es von ihrem eigenen Verhalten abhängt, wie er in ihnen aufersteht. Da mögen die einen Seelen durch sich selbst Gefäße eines Gotteslebens der Liebe, und mögen die anderen Seelen durch sich selbst Gefäße göttlichen Jornlebens werden. Das ist die geniale Wendung, die Jakob Böhme gefunden hat.

Eckehart und Sichte kannten die überpersönliche Macht, die in unseren seelischen Unlagen aufersteht, nur als Liebesgeist, der in den Seeslen erwacht, die sich demütig und begeistert hingeben. Jur Böhme gilt, daß sich auch mit der umgekehrten Bewegung unseres Willens ein überkosmisches Leben seigen muß. Es ist seine Größe, daß er dem Prosblem des Bösen ins Auge sieht, daß er auch Bosheit und Sünde als eine Gewalt Gottes, nämlich als Jorngewalt Gottes, in den Seelen begreisen lehrt. Es ist die negative Erweisung derselben Lebensmacht, die sich in der hingegebenen Seele als seliges Gottesglück erschafft.

Gott ist nach Böhme uranfänglich nicht Gott, sondern Ungrund, genauer ein Wille, dunn wie ein Nichts. Damit dieser Wille als Licht und Glanz aufgebe, muß er sich vorher verdunkeln. Dem Denker schwebt das Beispiel einer brennenden Kerze vor. Sie kann nicht

leuchten, ohne daß etwas in ihr verzehrt wird. So muß Gott auch erst etwas in sich verzehren, um zu leuchten, und um etwas zum Verzehren zu haben, muß er Sinsteres und Dunkeles in sich entstehen lassen. Es ist sein "dunkeler Naturgrund der Grimmigkeit". Wenn sich dies dunkele Grimmleben zu einem besonderen Willen faßte, so würde sich Gottes Grimmnatur zu einem Bewußtsein verschärfen, das in sich selbst widerwärtig, und das heißt, satanisch wäre. Aber solche Sölle des Grimmseuers ist in Gott noch zugeschlossen. Nur in uns kann Gott, der als möglicher Simmel und als mögliche Sölle überall ist, die Wirklichkeit seines Jornlebens und Lichtlebens gewinnen. Die Seele des Menschen ist Gottes Mysterium Magnum. Unsere Selbstzsassung zu Demut bedeutet unsere Gottessassung zur Liebe und Seligzteit; und unsere Selbstassung zur Eigensucht bedeutet unsere Gotteszsssisch zu Jorn und Vernichtung.

Mit jeder Selbstbestimmung, das ift von Bohme zu lernen, fängt ein inneres Geschaffenwerden an. Die Selbstbestimmung ging aus uns hervor, von da an geht mehr in uns vor, als aus uns hervors geht. Die ungegebene Einbeit ftebt auf und durchlebt den unfelbstischen Willen mit der Realität des Werts, den felbstischen Willen, in den fie sich als Grimm= und Widerleben entsiegelt, mit der Realität des Un= werts. Dort der Simmel des unfelbstischen, bier die Solle des felb= stifchen Willens. Stets lebt das Einheitsleben mit foviel Einfatz in mir auf, als ich ihm gebe. Gebe ich ihm positiven Einsatz, so lebt es positiv in mir auf, gebe ich ihm negativen Einsat, das beift, verfage ich mich dem Juge der unselbstischen Antriebe, so lebt es negativ in mir auf; Gottesbewegung diefes wie jenes. Wir konnen niemals aus Gott herausfallen. Wir fallen, wenn wir überhaupt leben, das heißt, Personlichkeitswefen werden und nicht bloß Maturereignisse bleiben, in fein Liebes= oder Jornleben hinein. Das Jornleben Gottes bangt fich an die selbstischen Motive. Es ist leidendes, unruhiges Gottes= leben. Das Brennen diefes Jornlebens ift der Gewiffensbif.

Nicht daß eine vergeltende Gewalt schon vorher im Dasein gewesen wäre und dem Menschen, durch dessen Selbstsinn sie sich "beleidigt" fühlte, in ihrem Jorne den strafenden Schmerz des Gewissensbisses zufügte! Vorher, vor der selbstsüchtigen oder unselbstischen Stellung=nahme des Menschen, gab es nur die schweigende unbewegte Gottheit in der Spannung des Nicht. Aber unser Wille bewegt sie, hier unser selbstischer Wille. Der bewegt sie zu einem ihr selbst widerwärtigen Leben.

Der Einheitswille des Menschen ift immer Entsiegler der Tiefe, der Weder, der den Geift der Gottheit gu fich bringt. Diefer freie Wille ist hier als selbstischer, dort als unselbstischer stets durch seinen Inhalt unterschieden, und so, nach der Urt des Willens, unterscheidet fich auch das Leben der Gottheit, das fich in ihm gur Gegebenheit er= schafft. Wer nur fich will, bei dem gestaltet fich die lebenwerdende Einheit gegen ihn. Sier kann sich das Lebenswunder der Gottheit. das mit der Gangheit feiner Lebensführung begann, damit begann, daß er überhaupt einen festen Sinn in feinem Leben ausprägt, nicht stilgemäß, sondern, sozusagen, nur stilwidrig vollenden. Micht satte, fondern fich enttäuschende Gottheit wird lebendig, und diese Ent= täuschung bricht auch im Leben des Widergeistigen darin aus, daß er mit realem Unwert seiner Person versengt wird. Das ift der Bewissensbig. Er ift die Empfindung perfonlichen Unwerts, die über uns tommt, er ift eine Verneinung unseres Wertseins, und zwar eine Realverneinung, in der uns das als Grimm aufgewachte Gottesleben von sich abstößt. Die Seele ift wie ein Inftrument mit schwarzen und weißen Taften. Der felbstlose oder felbstische Wille des Men= ichen find die Singer, die nach den Taften greifen. Berühre ich die weißen Taften, fo beginnt das Instrument in Sugen der Seligkeit gu braufen, berühre ich die schwarzen Taften, so erklingen Sugen der Böllenqual und des Grimms.

Singabe über uns binaus berührt die weißen Taften. Dann tommt seliges Gottesleben in uns auf und leiht unserer Person realen Wert. Wir hören auf, uns felbst darzustellen, fondern druden das aus, was Gott mit unferen Kräften und Unlagen fein will. Man ift zur Wertperfonlichkeit geworden, zur Seele, die fich in ein Organ göttlichen Lebens gewandelt hat, und Gott ift das geistige Leben geworden, das uns durchwest und durchkraftet. Damit wir foldermaßen real ge= wandelt werden, wird der Gegenstand unserer Singabe ideal gewandelt. Siervon war oben ausführlich gehandelt worden. Der Wertschein, mit dem ihn der Blid unseres Gefallens von Baufe aus umfleidet, überhöht fich, indem ihn gleichsam auch der Blid des gottlichen Lebens trifft, das durch jenes Gefallen hindurch in unserer Seele aufersteben will. Die Biele altruiftischen, fogialen, ideellen Be= fallens bleiben Werterscheinungen, aber fie erfüllen fich mit Unend= lichkeitslicht, so daß ich sie nun als fordernde Ideen, als werbende und schicksalbafte Aufgaben feben muß.

# VIII. Gott in der Liebe.

# Ideenethik und Sozialethik.

Der Nachdruck im Aufgange göttlichen Lebens liegt unzweifelhaft darauf, was mit dem Subjekt geschieht. In diesem will die innere Ewigkeit Seelenraum gewinnen, und darum nimmt das Objekt äußeren Ewigkeitsglanz an. Letzterer drückt nicht einen Wertseingehalt aus, der plötzlich an dem Objekt entstanden wäre und es zu Gold machte, sondern bedeutet nur die "Lebensgültigkeit" seiner Wertzerscheinung, hinter der das Gold steht, das heißt, ein göttliches Leben sich ankündigt, das sich in uns setzen will. Im Subjekt, nicht im Obziekt, liegt ein für allemal die Realität des Wertlebens. Erst aus dem Menschen bricht der Ideenliebesblick, der das Objekt mit Aufgabenzglanz umwebt, und diesen Ideenliebesblick gibt uns das göttliche Leben, das nach Geburt in uns verlangt, das sich nur in unserer Liebe und als unsere Liebe erschaffen kann.

Aber allzu leicht werden die Ideen, die die Gesichter schaffender Liebe sind, selbst für schaffende Mächte gehalten. Gewiß ist darin schaffende Macht, daß wir vom Anblicke werbender Objekte angezündet werden; bier der leidende Mitmensch, der auf einmal ausstrahlt in der Idee des Menschen, die mein Menschsein einsordert; dort mein betrogenes und zerstücktes Vaterland, das mich mit der Idee volklicher Freiheit anstritt, dort ein Gedankenkeim künstlerischen oder wissenschaftlichen Gestaltens, der verpflichtend über mich herfällt, als käme er aus dem Jentrum der Kunst, der Wissenschaft geradewegs zu mir: indessen jene schaffende Macht kommt aus dem Ungegebenen. Keine dieser Ideen ist selbst eine seiende oder überseiende Wesenheit, die Kräfte von sich ausströmte und auf mich überströmen ließe!

Dennoch seben sie viele so an; man erschaut sich nach dem Vorgange des transzendenten oder des immanenten Wertontologismus ewig gegebene Muster, die die Angleichung unseres Tuns an ihren unendelichen Sinn forderten. So verfährt der ethische Idealismus.

Der Idealist nimmt das Licht der Göttlichkeit, das sich um die Objette unselbstischen Gefallens webt, als deren Eigenlicht und versetzt jedes für sich in einen fernen Ideenhimmel. Dadurch werden die als Ideen gesehenen Aufgaben sowohl gegeneinander vereinzelt, wie sie uns

gegenüber in unnahbarer Erhabenheit erscheinen. Das letztere bedingt, daß sich der ethische Idealist immer wieder ins Nichts zurückgeworsen fühlt, sobald seine Konzentration nachläßt. Sofort türmt sich die Unsendlichkeit der Aufgabe drohend vor ihm auf, und nun überwuchtet das Objekt das Subjekt der Singabe, alle Wertrealität erscheint nach draußen entwichen. Jugleich ergibt sich, daß der Mensch in tödlichen Widerstreit gerät, wenn ihn hier diese, dort sene Idee einfordert. Iede sordert ihn absolut ein und bricht darum den Unspruch seder anderen auf das Lieben desselben Menschen entzwei. Die transzendent gesehenen Wertrealitäten vernichten sich gegenseitig. Der Vereinzelung der Ideen im ethischen Idealismus entspricht ferner, daß sich auch der Mensch immer nur als Einzelner auf sie bezieht. Mit ihm und immer wieder unmittelbar mit ihm verkehre die Idee und senke, wenn er sich hingebe, ihren geistigen Wert in ihn, den Einzelnen, ein. Die bloße Idee erfülle den bloßen Menschen mit Persönlichkeit und Schöpfertum.

Die Unruhe des Pflichtenkonflikts - bier Mation, Volkstum, Daterland, dort Sumanität, Menschheit; bier die Pflicht des Berufes, dort die Pflicht der Samilie; bier Gerechtigkeit, dort Mitleid -, die Beschämung über den Abstand, in dem immer unser Werk von der idealen Sorderung bleibt, die Schatten der Vereinzelung und Der= einseitigung im Verkehr mit der Idee, zerftoren den idealistischen Traum. Wer immer nur als Ideenmensch leben will, immer nur in einen Überhimmel der idealen Sorderungen hineinschaut und von dort aus Bestimmung und Bewegung feines Lebens erwartet, der muß in seelische Mot kommen. Die wesende Gottheit lebt bei ihm nur in gebrochener Göttlichkeit auf. Alles in einem, alles auf das höchste, alles in unendlicher gulle zu fein, darauf zielt das ungründige Gottes= nichts, dafür fucht es fich in den Meigungen und Unlagen der Menschenfeelen Grund. Aber die fich vereinzelnde Menschenfeele genügt dazu nicht. Wenn sie getrennt von den übrigen bleibt, so klafft im Werden der Göttlichkeit noch Zwiespalt. Ebensowenig genügt die Unbetung einer verseinelten und isolierten Werterscheinung. Mur in der Ganzbeit göttlichen Lebens werden wir göttlichen Lebens gewiß und findet es die eigenen Boben.

Man muß die göttliche Ganzheitsform von der göttlichen Gliedsform unterscheiden. Gliedform ist jede bloße Ideengeistigkeit. Aus Mensch und Idee wird dabei ein Organ; aber es ist, wie wenn Auge, Zand, Junge für sich wüchsen außerhalb des Lebens eines Organissmus, in dem sie Leistung täten. Die Liebe, die an eine Idee gewendet

wird, läuft leer, folange es beiden, der Idee und dem Menschen, an Zalt gebricht in einem Jusammenhalt.

Die Vereinzelung und Vereinseitigung glauben manche dadurch behoben, daß fie in einem Kulturstrome zu schwimmen meinen. Sie verlegen die Gegenstände geistigen Tuns nicht mehr als lauter isolierte Ideen in einen platonischen überhimmel, sondern erblicken sie als begriffen in einer weltgeschichtlichen Bewegung, in der fie Jusammen= halt und Jufammenhang untereinander gewönnen. Die Objekte der Singaben bleiben auch bei diefer Auffassung verseinelt. Man begreift nicht, daß fie nur Wertescheinungen find, die ein in uns göttlich Werdendes idealisiert, sondern nimmt sie nach wie vor für selb= ftandige Werte; nur daß fie verkettet feien, und daß fich in ihrer Verkettung eine objektive geistige Einheit darstelle. Jeder Mensch, der irgendeiner Aulturidee hingegeben fei, arbeite an dem Sortschritte der gangen großen Bewegung und werde dadurch mit anderen feines= gleichen gum Mitburger der weltweiten "Aulturgemeinde", gum Einwohner und Berufenen eines fich versichtbarenden Reiches der Jwede, ju dem alle Menschen aller Völker gusammengufliegen bestimmt feien.

Begel hat seine Jünger gelehrt, die verseinelten Werterscheinungen geistigen Lebens in solcher berückenden Verkettung zu sehen. Wer sich dienend in die Kette hineinstelle, den, meint man, segne, wo immer er stehe, das göttliche Leben der ganzen Kette. Jeder Wertbezirk sei, was er sei, nur durch die Einheit und Ganzheit dieses göttlichen Lebens. Es sei die in jedem Wertbezirke sich entwickelnde "Idee", die in unzerreißbarer Selbigkeit durch alle zusammen gehe und eben darum auch jeden Kulturarbeiter, so umgrenzt sein Arbeitsseld sei, über alle Jerrissenheit und Verlassenheit hinweghebe.

Man kann göttliches Ganzleben aber auch ganz wo anders suchen, als in einer Verkettung idealer Objekte. Göttliches Gliedleben, hörten wir, sind die Gottesaugenblicke im Menschen, die ihn überkommen, wenn er völlig Singabe für eine Aufgabe ist. Der Mensch ist dann, mittels der ausströmenden Kraft seines Willens mit seinem Objekte vereinigt und erlebt hierbei eine Welle göttlichen Lebens. Eine andere Welle göttlichen Lebens quillt auf, wenn er in anderer Singabe mit einem anderen Objekt verwächst. In so vielen Singaben die Seele des Menschen blüht, so viele Wellen göttlichen Lebens spenden sich ihr. Wie, wenn sich ein Subjekt nicht mit immer neuen Singaben in immer neue Objekte hineinwendete, sondern wenn Subjekte mit Subjekten, Menschen untereinander, ihre Willen verschmölzen und

wie eine Seele würden? Dann, so dürfen wir annehmen, wächst auch die werdende Göttlichkeit in der reicheren Lebendigkeit eines Stromes hervor, aus dem alle jene Einzelwellen gemeinsam aufschäumen. Sie hätte die Gestalt göttlichen Ganzlebens, das sich in solcher Willensperkettung von Mensch zu Mensch entsiegelte. Die starre Ideensüberwelt, desgleichen die Selbstentwicklung verseinelter Ideen versschwände bei dieser Betrachtungsweise. Statt dessen baute sich in versbundenen Seelen, deren Wille von ihrer Verbundenheit bewegt wird, eine Liebesinnenwelt auf, in der vollere Göttlichkeit erschiene, als in jeder Ideenliebe, sedem Kulturenthussamus.

Dergleichen göttliches Verkettungsleben tam Sichte gum Bewußtfein, als ihm der ethische Idealismus gerbrach, als ihn nach dem Siege Napoleons über Preugen auf einmal die gremdheit der französischen Geistigkeit anstarrte, die sich zersetzend und vernichtend in das deutsche Leben bineinschob. grüber batte Sichte nur von "Ideen" gesprochen, von handelnden Wertwesenheiten, die den Menschen ergriffen und nach fich gestalteten. Jetzt zielen feine "Reden an die deutsche Mation" darauf, daß der Mensch und die Idee volklich wurzeln muffen. Das geschehe, wenn die Arbeit an der Idee als Ausdruck des Wefens einer Mation auftrete, und wenn fich die Idee darstelle als ein geistiges Gesicht innerhalb des Lebens der Mation; nicht als ihr eigenes Geficht, sondern als Geficht eines Lebens, das, in der Richtung der in der Idee erscheinenden Aufgabe, seine Derwirklichung fuche mit den Kräften des Volkes. Die Idee wird, im Lichte folder Auffassung aus der Jenseitigkeit, die Arbeit des Menschen für die Idee aus dem Ceerlaufe erloft, indem beide, die Idee und die Leiftung des Menfchen, Teile werden eines verfinnlichten Ewigen, das fein überfinnliches Wefen im Volkstum entfaltet.

Wie sich die Philosophie des Ungegebenen zu entscheiden hat, ist klar. Für sie besteht göttliches Leben nur dadurch, daß es in Seelen geboren wird. Da setzt sich dann Wertrealität, die einzige, die es gibt. Göttliches Leben in höherer Gestalt muß demnach als das Werden einer Ganzheit aufgefaßt werden, die sich wiederum auch in Seelen gebiert derart, daß das darin schon gewordene Gottesleben nicht versloren geht, sondern Gefüge und Glied in dem höheren Gottesprozzesse wird, unter dessen Berührung es sich umstellt und umgestaltet.

Das verträgt sich mit Sichtes Gedanken, nicht aber mit der hegelsichen Vorstellung, als ob sich objektive Wertwesenheiten in Stufen übereinander bauten und in ihrer Bewegung die Menschen wie

Schachfiguren vor sich herschöben. Uns ist nicht eine aus sich selbst bewegte Kultur, sondern schöpferische Liebe die letzte Macht der Weltzgeschichte. Liebe ist göttliches Leben, das sich in der freien Tiefe der Willen erschafft. Wo Liebe als reichster und lauterster Strom auszquillt, da ist das Gottestum am größten. Das Gottesnichts hat dann sein Jiel gefunden und ist zur Vollgöttlichkeit geworden. Der Wegdorthin geht über Singabe und Willensverkettung zur alles sein könnenden Güte.

Bingabe war der erste Liebesodem der Gottheit, die sich in der Seele zur Göttlichkeit gebiert. Willensverkettung, Seelenversschmelzung, ist der zweite und reichere. Im Liebesgeiste des Evangeliums, in der Güte, die alles sein kann, vollendet sich Gottes Entsiegelung.

Vom Gotteswunder der Willensverkettung ift jett des näheren zu handeln.

# Gemeinschaftsgeistigkeit.

"Willensverkettung" bedeutet, daß im Verhältnis zweier oder vieler Menschen ihr Geist der Gemeinsamkeit die tragende Kraft und der bestimmende Grund ist. Es gibt vielerlei Gemeinschaft, ohne daß in ihr Gemeinschaftsgeistigkeit quillt. Die Menschen sind dann um einer Iweckes willen zusammengeschlossen, den zu erreichen ihr Jusammenschluß ein Mittel ist. Sie bilden einen Iweckverband auf Jeit und Kündigung, solange ihnen an dem Iwecke liegt; so z. B. wenn man zu einem Spielklub, einem wissenschaftlichen Vereine, einem Versbande zur Bekämpfung von Schmutz und Schund zusammentritt. Erlahmt das Interesse am Iwecke, oder ist er erfüllt, so zerfällt die "Organisation".

Der echte Gemeinschaftsgeist drückt nicht Organisation aus, sondern ist inneres Quellen eines Organismus. Nicht steht er unter Antrieben von außen her, ihn nährt nicht die Alugheit des Jusammenarbeitens, damit ein gemeinschaftlicher Erfolg erzielt werde; vielmehr hat er seinen Sinn, sein Majestätsrecht in sich selber. Die Gemeinschaft als solche wird gewollt, das Wollen der gemeinsamten Menschen lebt im Miteinanderwollen. Dies Gesinnungskleinod überwiegt nicht nur sede Glanzleistung des gesellschaftlichen Verstandes, so viele Iwedzverbände vom kleinsten bis zum größten er einrichte; es hat auch seine eigentümliche Zerzensfarbe, seine besondere Gemütshaltung.

Diese unterscheidet sich 3. B. grundwesentlich von der Seelenversfassung bloßen Wohlwollens. Wohlwollen jeder Art, ob man das leibliche Wohl oder das seelische Wohl des anderen wahrnehme, hat mit Willensverkettung nichts zu tun. Diese kann zwar auch mit der Sorge und Bemühung um einen anderen verbunden sein, aber das ist nicht ihr Wesentliches, ist nicht ihr Sinn. Vielmehr müssen die zwei Willen zu einem Willen werden, derart, daß die Ungleichheit zwischen ihnen in dem Verhältnis selbst aufgehoben ist. Die beiden menschlichen Willen müssen sich durchaus in demselben Sinne ause einander zus und ineinander hinein bewegen.

So ist es nicht 3. B. beim Verhältnis der Mutter zum Kinde und des Kindes zur Mutter. Da ist gegenseitige Ineinsbewegung in demselben Sinne nicht möglich. Dies Verhältnis ist bloß die Verbindung zweier Zingaben, der opferbereiten Liebe der Mutter und des unbedingten Vertrauens des Kindes, aber es ist keine Einheitsgeistigkeit darin.

Einheitsgeistigkeit bedeutet eine übergipfelnde Selbigkeit der Willen, auch wenn fie mit verschiedenen Seiten einander zugekehrt find, fo daß jeder der zwei oder mehreren nur wie eine andere Entfaltung, ein anderes Ausblüben, desselben Lebens erscheint. Da sind Menschen, die zusammenhalten auf Gedeib und Verderb, weil eine innere Kraft da ift, die fie gusammenhält. Diese innere Kraft entsteht, wo immer Menschen sich in gegenseitiger Treue zusammenfinden. In ihnen lebt auf der zwingende Gedanke ihres Ganzen, das von nun an fie ge= meinfam umfaßt, das höher und größer fei als jeder einzelne von ihnen. Eine Verbundenheitsidee wird in ihre Seele geworfen eben von der geheimnisvollen inneren Kraft, die sich in den Einzelnen entsiegelt, wenn Treue und Bund zwischen ihnen wird. Da ist auf einmal ein Sinn da und ein Leben, das sich von felbst immer wieder in allen fpateren Gliedern entzundet und alle mit demfelben geistigen Sauche umschließt. Es ift ein Bangleben als Seele in den Seelen, das bekannt wird und bekannt sein will, indem sich jeder zu dem anderen bekennt, indem sie gegenseitig Treue halten. Wo foldes geiftiges Bange in den Menschen west und wirkt, da bilden fie eine Bemein= schaft der Seelen und haben eine felbstlebendige Seele der Gemeinschaft. Das unterscheidet sie von jedem Zwedverbande, 3. B. einem Regelelub oder Stattlub, der bloß als Gefellschaft fein Dafein führt. Ihr Gan-Bes ift ein Bruderganges, das die Seelen mit dem Schluffel der Treue öffnet und dabei Ideengut hineinfüllt.

#### Bottestum im Volkstum.

Das höchste Beispiel solcher Verbundenheit, bei der fich in allen Seelen diefelbe Gemeinschaftsgeistigkeit erzeugt, ift der volkliche Jusammenschluß. Freilich, was volklicher Jusammenschluß feinem Wefen nach bedeutet, ichopferische Treue Vieler zueinander, die fich alle gegenseitig in einer von Seele gu Seele gebenden Innerlichkeit begreifen, das hat fich bisber nur felten verwirklicht. Meift bat fich an deffen Stelle das Vaterlandserlebnis vorgeschoben, das beißt, meift blieb und bleibt, auch in großen geschichtlichen Augenbliden, der Seelenfrühling der Völker auf die Singabe an das stebende Ganze beschränkt, das die Volksgenoffen miteinander bilden. Dies Gange, man nennt es "Daterland", "Staat", "Volf", steht als fordernde Werter= scheinung vor den Seelen der Vielen. Man kann sich bis zum bochften Schwunge und zur bochften Glut zu diesem Gangen bekennen. Man ftögt in der Liebe gu ihm auf den gleichen Willen bei jedem Bruder. Much er ist für das geliebte Bange unselbstisch ergriffen, und so findet man Mithingabe, Verständnis, und in foldem Sinne Willensgemein= schaft. Aber dies Wollen bedeutet immer noch das Verhältnis eines Subjetts zu einem Objett, bestenfalls das gemeinschaftliche Verhältnis vieler einzelner zu ihrem gemeinschaftlichen Objekt. So etwa, wie man auch für die Idee der Wahrheit Willensgemeinschaft mit anderen suchen und haben tann, oder für die Idee der Gerechtigkeit, oder für die Idee der Ergiehung.

Das ist vaterländisches Erleben. Volkliches Erleben sieht anders aus. Aus der umfassenden Einheit, die in der Vaterlandsidee gesdacht ist, wird in unmittelbarem Brudererlebnis eine durcheins ander verwachsene Einheit. Zier geht der Liebesstrom zwischen den Subjekten. Eine von Seele zu Seele glühende Innerlichkeit gebiert sich, die im Verkettungswillen der einzelnen selbstschöpferisch entspringt, ebenso selbssschöpferisch, wie im Vaterlandserlebnis göttlich belebte Ideengeistigkeit quillt. In jener volklichen Gemeinschaft leben die Willen als solche ineinander. Ihre Gemeinschaft ist selber das Gut, das sie empfinden, und macht sie füreinander gütig. Sier sindet mehr statt, als daß sich alle im Wollen des gleichen Tieles als Mitzwollende zusammenschließen. Sie sind so bewegt, daß sie ihr Mitzeinanderwollen als solches wollen und es zum Quellpunkte aller Jiele werden lassen, auf die sich dann hinterher die verschiedene Sinzgabe der verschiedenen Einzelnen richten mag.

Eine Parallele bildet die driftliche Gemeinschaft. Auch sie hat ihr Leben und ihre Wirklickeit in der gegenseitigen Liebesgesinnung aller derer, die sich in Christo geeint fühlen. In dieser Liebesbeziehung ist göttliche Wertwirklickeit, und das merkt man wohl, indem man vom "heiligen Geiste" spricht, dessen die Seelen voll würden. Der Gemeinschaftsgeist, der als "heiliger" zwischen den Christenbrüdern waltet, ist ein so unmittelbarer Wert und wird als ein so unmittelbarer Wert und wird als ein so unmittelbarer Wert empfunden, daß das äußere Ganze, das die Christenheit bildet, keinen Eigenwert dagegen behaupten könnte. Das Verhält= nis der Christen untereinander überwiegt weitaus die Gesamtheit, die aus ihnen besteht, selbst wenn man mit solchem Ganzen die unsichtbare Kirche meinte. Keine Singabe an die letztere könnte die lebendige Willensgemeinschaft ersetzen, die aus den Gliedern der Christenheit erst ein einheitlich bewegtes Ganzes macht.

Wie mit Christusgeist und Christuslirche, so ist es mit dem Volkstum. Nicht das Ganze der Volksgenossen macht eine Nation, sondern ihr Gemeinsamkeitsgeist. Dieser ist stets eine schöpferische Selbstssetzung in den Seelen, nicht seinerseits eine dunkele und unbestimmte Volksseele, die wie eine Wolke um das Volk nebelte. Es ist göttliche Lebendigkeit, die immer nur in Einzelnen entspringt, deren Wille die Qualität der Gemeinsamkeitsgeistigkeit annimmt, die aber als solche immer zugleich von einzelnen zu anderen einzelnen überspringt. Dasdurch gibt sich dieser selbstschöpferische Einheitsatem volklichen und geschichtlichen Jusammenhang.

Er schafft sich Mittelpunkte des überspringens, gleichsam Junkenmasten, die die Gottesenergie der Willensverkettung in sich sammeln, nämlich den Willen von Jührern, in denen das Volkstum hellsichtig wird. In ihnen entzündet sich tatkräftiger Entschluß für die Notwendigkeiten des großen gemeinsamen Lebens, wie bei Vissmarch; oder sie erglühen in Gerechtigkeit und Liebe für die geringsten der Brüder, wie Pestalozzi; oder sie gestalten, was an Werten des heimischen Lebens wach werden will, wie Goethe und Schiller. Sie deuten und weisen, was es ist um Volk und Volkheit, wie I.G. Sichte und E. M. Urndt. Sie haben Seelen, in denen immer neue Erfüllungen, Erschließungen und Gestaltungen der Volkheit anheben. Immer gehr werdende Göttlichkeit in Spannung durch das Volk und such die Geister, die das Ausbrechende spüren und aussprechen, die in die Menge der Volkes wersen, was sein will, und Gewissen, darin auch bei senen die Jukunft atmet. Innere und äußere Gegen-

wirkungen mögen verhindern, daß der Gottesatem der Gemeinschaft zu sich selber kommt. Ganze Seelenscharen bleiben ihm verschlossen. Aber die Gesichter kehren immer wieder, sie werben ihre Zelden, Märztyrer und Verkündiger, die Gefolgschaft der anderen wächt, bis sich die Volkheit mit diesem neuen Sinn in allen Seelen ausschließt.

Auch alle Jugendbewegung, die echt ist, wird vom Jukunftsatem des Volkstums getragen. Das, was Leben der Gemeinschaft werden will, spannt sich hier in werdenden Seelen. Jede Volkheit will ihren ewigen Tag haben. Sie stirbt nicht mit dem Leben derer ab, in denen sie früher gegeben war, sondern regt sich mit dem Drange der Sehnssucht als ungegeben Land in neuen Seelen. Die Jugend lauscht in sich hinein und fühlt das dunkele Gären. Davon wird sie ergriffen, und nun stürmt es in ihr nach Tat und leidenschaftlichem Ausdrucke.

Freilich gibt es in jeder Jugend viele, die nur ihren Tag haben wollen, die den Gotteshunger in ihrer Seele in den Triebhunger ihrer Sinne verschieben und mit der heiligen Verpflichtung, die von jenem kommt, diesen verbrämen. Ihr Leib ist ihnen kein Gefäß für Volksetraft, sondern ein Saß, das ihnen gießt, kein Tempel kunftiger Gesschlechter, sondern der Brodelosen geschlechtlicher Lüste.

Von solcher Jugend zieht sich der Gott zurück, von dessen Stirn Verheißungen leuchten. Die Seelen der einzelnen zerflattern in der leeren Jeit der einzelnen. In der wahren Jugendbewegung will sich jedesmal geschichtliche Jeit erfüllen, die sich von Geschlecht zu Geschlecht spannt. Das Geheimnis des Volkstums löst seine Siegel und wirft in den Sturm und Drang der Jugend die Morgenröte des neuen Tages, der werden soll. Da wird Vaterland und Gemeinschaft, Idee und Freiheit als etwas Seiliges empfunden, das man "bekennt".

Rein Zweifel, was sich im Willen der Jührer gestaltet, in der Seele der Jugend vorgestaltet, drückt einen höheren Stil der Göttzlichkeit aus, als er in isolierter Ideenbegeisterung hervortritt. Da ist ein gewaltigeres Quellen der ungegebenen Tiefe, die sich als Ganzeheitsleben im Materiale vom Volkstum erschaffen will. In der Bezwegung der Geschichte vollzieht sich hier eine Entsiegelung Gottes, die an Reichtum und Wesenstiese alle Singabegeistigkeit, auch in ihrer besten Gestalt, übertrifft. An Wesenstiese: es ist ein innerlicherer Jug des Einsseins, daß sich Willensverkettung in den Willen vieler hineingebiert, als wenn sich das einzelne Subjekt nur vom einzelnen Objekt ergreifen läßt. An Reichtum: Singabe wird in der Willensverkettung gliedhaft. Die Unendlichkeit des Einheitslebens, das in

allen west, tritt mit taufendfachen Bebeln an Objette beraus und nimmt dabei teilige Sulle in sich selbst an.

Das ift der Sinn der Berufe. Die besonderen Singaben an Besondertes hören in diefer Gliedschaft auf, ethisch zu fein, das beißt, fie verlieren die abstrakte Entrudtheit und die individuelle Enge. Denn der Einzelne bezieht fie nun auf die Liebestette, die er mit den anderen bildet. Seine Objektbegeisterung wird ihm gum Dienste an dem größeren Leben, in das er fich eingebettet weiß, wenn es fich in feine Seele einbettet. Der Gedante der Berufe, daß darin eine Begiehung des Liebens und Schenkens aller zu allen gesetzt sei, wobei ein jeder fein Werk tun foll, verwirklicht fich, wenn alle Volksgenoffen ihnen in schöpferischer Treue zueinander anhangen. Jeder kann dann fühlen, daß in der eigenen Singabe an die Berufsidee das größere Leben des Volkstums blüht, daß die Volksgenoffen alle zusammen ein Subjekt geworden find, das in der Unendlichkeit feines realen Wertlebens alle Ideenerscheinungen überragt und in sich aufnimmt. Die Begeifterung des ethischen Idealisten war wie ein elettrischer gunte, der rafch und heftig überspringt. In weffen Seele die Wefenhaftig= keit der Volksverbundenheit erwacht ift, dem ift es, als ob fein Werken und Wirken von der Dauerenergie eines galvanischen Stromes ge= fpeift fei. Noch der kleinsten Arbeit wird in der Liebe zu den Brudern und in der Freude an dem quellenden Leben der Gemeinschaft, der fie fich einfügt, eine Schwungkraft guteil, die nie ermattet. Beruf, aus dem Gangen eines Volkstums ergriffen, ift tonftante Gottes= strömung.

Die unselhstische Qualität des Einzelwillens, wie sie sich in der Zingabe an Objekte gestaltet, war die Bedingung, daß sich göttliches Gliedleben in der Seele entsiegelte. Es hob den Menschen in seinen Wertstrom und machte ihn schöpferisch. Die Qualität der Gemeinsschaftsgeistigkeit, in der sich der Wille eines einzelnen zur Willensprebundenheit mit anderen einzelnen bestimmt, ist die Bedingung, daß ein göttliches Leben von Ganzheitsprägung in der Seele ausbricht. Wie diese göttliche Lebendigkeit als solche voller und reicher ist, so erfährt auch die Seele, in der es sich zu sich selbst faßt, eine tiesere Verwesentlichung. Sie wird, von der Gestalt des Volkstums durchdrungen, erst zur wurzelhaften Persönlichkeit und sindet ihren Eigenwuchs. Ein geschichtlich wurzelloser Mensch ist und bleibt als Persönlichkeit unreis. Er hat weder in sich Salt, noch gewährt ihm solchen das Leben in der bloßen Idee.

Die tiefe Weisheit der augustinischen Lehre, daß sich der Mensch, der sich von dem heiligen Einheitszentrum der Welt abscheidet und etwas für sich sein und bedeuten will, den Salt, den er in sich selbst zu haben glaubt, nimmer sinden kann, bewahrheitet sich auch hier. Augustin stellte sich die wesende Macht verseinelt vor und dachte am allerwenigsten an ein Gottestum im Volkstum. Meinte er doch, daß im weltlichen Staate der Teufel sein Wesen treibe; so empfindet manches katholische Gemüt noch heute. Aber der große Kirchenvater hatte in die Tragik der Gottverlassenheit wie wenige hineingesehen; er wußte, daß die Seelen ihre Wesenheit verlieren, die sich dem Wersben Gottes versagen, das uns mit immer neuen inneren Stimmen sucht.

Das gilt auch von denen, die an den göttlichen Sinn, der fich in volklichen Willensketten erschließen will, mit realistischen Mikroskopen oder idealistischen Teleskopen vorbeisehen. Der positivistische Mensch, der nur sich und die Materie kennt, taumelt dabei ins Ceere. Er bat nichts, und ihm wird immer mehr inneres Leben genommen werden, wie heiß er äußerlich lebe. Das bloße Ichfein reicht bei noch so mäch= tigem Lebensdrange, bei noch fo eiteler Selbstbetonung, nicht aus, um Perfonlichkeitswert zu erschwingen. Mur der gottgetragene, geistig belebte Menfch tann Perfonlichkeit fein. Der ethische Idealist ift nicht von aller Göttlichkeit verlaffen. Dielmehr regt und bewegt fich in ihm göttliches Gliedleben. Das bringt ihm Stunden des Schöpfer= tums und Werterlebens. Aber seine Geistigkeit ift nur in labilem Bleichgewicht. Immer bedroht ibn die gegenständliche Serne der Idee und ihr Widerstreit mit anderen. Ganzbeit tann er nur in der Ganz= beitsgeistigkeit seines Volkstums finden. Die ift quellender Perfonlich= teitsftrom. Er quillt auf, wenn wir uns alle miteinander verketten. Die volkliche Tiefengöttlichkeit, die in unferen feelischen Unlagen in Spannung rubt, wird dann durch uns, bei uns und für uns geweckt.

Solche Willensverkettung ist eine innere Sandlung. In ihr stellt sich die Gemeinschaftsqualität der einzelnen Willen ber, die die Besdingung dafür ist, daß sich in jedem von ihnen mit übergreifender Selbigkeit das Gottesleben der Volkheit gebiert. Mannigsache Unslässe rufen uns zu solcher inneren Sandlung. Es ist, als ob das Gottesnichts, das innerhalb eines Volkstums sein göttliches Ganzsbeitsleben sucht, immerfort darum würbe, daß jeder einzelne anhebe, in Gemeinschaftsqualität zu wollen.

Erinnern wir uns, wie es zur unselbstischen Qualität der Willen tam, in denen göttliches Gliedleben anbrach! Es geschah fo,

daß die Gegenstände altruiftischen, sozialen und ideellen Gefallens 3u Objetten unferer Singabe wurden. Dergleichen Gefallen mit feinen Werterscheinungen ift das Material, in welchem der Mensch befähigt ift, Aufgaben zu ergreifen. So gibt es auch Material, in welchem der im Kreise von Mitmenschen lebende Mensch allererft befähigt wird, Gemeinschaft zu ergreifen, einen Willen mit Gemein= schaftsqualität in sich aufzubringen. Solches Material ist 3. 3. das Erlebnis der gleichen Beimat, dazu die Stammesverwandtschaft der Menschen und ihre gemeinsame Geschichte. Wie sich die Christen= beit durch Jesu Opfertod verbunden fühlt, so fühlen sich tausende im Gedanken an Opfer und Vermächtnis verbunden, das ihnen von vergangenen Geschlechtern überkommen ist, oder aber im Gefühle des gleichen Blutes, das in ihren Adern fließt, doppelt, wenn fie in der geschichtlichen Erscheinung ihres Volkstums die Prägung des gleichen Blutes und in ihrer gemeinschaftlichen Zeimat den Raum diefer Drägung erkennen. Dann find volkliche Bruderliebe mit der Liebe gum Vaterlande und zum beimischen Geisttum eng verflochten, und die Gemeinschaftsqualität der Willen nimmt den hochsten Grad an. Im Gefolge solcher Verbundenheit nach den drei Dimensionen des Volks= tume — Blut, Cand, Geschichte — geht ein beiliges Dreifaltigkeits-leben durch die Seele, ich nenne es "Gottestum im Volkstum".\*) Gottestum im Volkstum besteht nach dem gangen Jusammenhange obiger Darlegungen nicht darin, daß schon im Blute der Volksgenoffen, im bloßen Blute derfelben, ein gottliches Leben angelegt ware, welches fich in jenem dreifachen Erlebniffe der Daterlands= liebe, der volklichen Bruderliebe und der Liebe zur deutschen Geistig= feit hervorwickelte und im Bewuftsein der einzelnen durchsetzte.

Das wäre wieder die alte überlebte Verseinlungsmetaphysik. Rein, im Blutzusammenhange ist nur Material, Zebel, für die Gemeinsscheftsqualität unseres Willens gegeben, etwa wie jede Empfindung Zebel ist für den Akt der Wahrnehmung, der ohne sie leer bliebe. Abet der Wille muß sich daraushin erst zur Gemeinschaft bestimmen. Geschieht dies, nimmt er Gemeinschaftsqualität an, so erwacht in uns, in der Seele der Wollenden, die überindividuelle Göttlichkeit der Gemeinschaftsgeistigkeit. Aber das Volk ist nicht selbst eine überindividuelle Größe über uns, die in der Summe aller Leiber der Einzelnen ihren Körper hätte. Volk als solches ist immer nur ontologische Menge;

<sup>\*)</sup> Vgl. meine Darlegung "Gottestum im Volkstum" in der Schriftenreihe "Deutscher Staat" 1928 (Langensalza bei Mann).

ariologisch muß es immer erst und immer neu Volk werden, wenn sich viele Willen in derselben Gemeinschaftsqualität entzünden. Dann entsiegelt sich in allen dasselbe göttliche Leben, als das eine und gleiche von Seele zu Seele, und die schöpferische Art desselben — alles Göttliche ist schöpferisch und macht schöpferisch — bricht in gemeinsamem Sandeln und Schaffen hervor. Eben dies göttliche Leben der Volkteit will aber auch die Gemeinschaftsqualität unseres Willens, es will solche Gestalt der Seele, um sich gestalten zu können. Darum entzündet es uns mit Ideen, unter deren Antrieb wir ums zur Gemeinschaft bestimmen sollen. Alle Göttlichkeit, die sich entsiegeln will, hat es an sich, daß sie uns in Gesichten und Bildern ruft. So wirft auch Gemeinschaftsgeistigkeit, die ausbrechen will, hohe Bilder in die Seelen, auf daß diese innig für einander entbrennen und die Tiese ihrer Verbundenheit sinden sollen. Solche hohen Bilder sind dassenige der Freiheit und des Vaterlandes.

### Die höhere Vaterlandsidee.

In ihrem nächsten Aufleuchten gehört die Vaterlandsidee in das Gebiet der Singabegeistigkeit. In solcher Beziehung hatten wir schon von ihr gesprochen. Der Mensch ist von Natur geneigt, das Ganze, das er mit seinesgleichen bildet, wie eine überindividuelle Größe anzusehen und über sich zu setzen. Es wird ihm zur Werterscheinung eines besonderen Gefallens (des "sozialen"), der er sich ebenso aufgabenwillig hinzugeben vermag, wie den Objekten anderen unselbstischen Gefallens; wissenschaftlicher Wahrheit, künstlerischer Schönheit, einem karitativen Werke. Wie um die anderen Zingabeobsekte, so malt die Göttlichkeit, die sich in unseren Zingaben entsiegelt, auch um dieses Ewigkeitsglanz. So angesehen, wenn sie lediglich unter den Gedanken der Ganzheit gestellt ist, lediglich geselltes Sein von Menschen ausdrückt, hat die Vaterlandsidee vor den anderen Ideen nichts voraus. Wir bleiben auf dem Boden der Ideenethik stehen und haben das Land der Gemeinschaftsgeistigkeit nicht von sern betreten.

Die Vaterlandsidee wird tiefer und quellenhafter, wenn das Erzlebnis der Brüderlichkeit hinter ihr steht. Dann ist sie der lichte Schein, den die Sonne der Gemeinschaftsgeistigkeit vor sich hergehen läßt. Die Vaterlandsidee bedeutet dann keine Werterscheinung von Gezgebenem, von etwas, das als Volk, Land, Staat existierte. Sie meint nicht, wenn es sich 3. B. um Deutsche handelt, das gegebene

Deutschland. Allerdings gibt es bier Eristierendes als Grundlage. Es gibt erstens ein schönes, großes und geliebtes Stud Erde, das wir "Deutschland" nennen; und zweitens hängen die Menschen, die dort wohnen, durch Sprache, Geschichte und Blut gusammen. Dies alles Bufammen meint man das "gegebene Deutschland" nennen zu durfen und umfaßt es in der "Daterlandsidee" nachsten Sinnes. Es ift aber nur die Deutschlandmöglichkeit. Un Deutschland ift die Sauptfache ungegeben, das sich selbst schaffende Einheitsleben der Willen. Das ungegebene Deutschland muß sich immerfort in das gegebene Deutsch= land hineinschaffen. Es ift die ichaffende Gemeinschaftsgeiftigkeit, die sich selbst mit dem höheren Gesichte des "Vaterlandes" meint, sich meint als eine Vaterlandsgeburt in den Seelen, wir konnten ebenfogut fagen, als die Geburt von Volkstum in den Seelen. Un dies Beheimnis kommt die übliche Vaterlandsidee nicht beran. Sie stimmt uns nur auf die Rettung und Erhaltung eines gegebenen Staats: wefens, der Grengen altbesiedelten Candes und der Unabhängigkeit feiner Menschen. Es ift aber nichts Gegebenes zu retten und zu erhalten, wenn die Vaterlandsgeburt in den Seelen ausbleibt.

Sichte bat erstmalig gesehen, daß es eine "bobere" Daterlands= idee gibt. Seine begriffliche Jergliederung bezog fie auf den Wunsch der Edeldenkenden, in ihrem Volkstume unsterblich fortzudauern. E. M. Urnot fpricht gefühlsmäßig von ihr. In feiner Schilderung wittert viel unmittelbarer das Gebeimnis, daß ihr Aufleuchten eine Bottesgeburt in den Seelen anzeigt. "Freiheit und Vaterland find ein erhabener Traum, eine überschwengliche Idee, die über die Erde hinausfliegt, ein beiliger und unbegreiflicher Wahn, den das Menschenberg nicht ergrundet, weil er über dem irdischen Menschen ift. Das Ewige, das Unsterbliche, das Unermegliche, wodurch wir Gott ähnlich find, ergreift uns, macht uns gu Sebern, gu Belden, gu Martyrern, wenn die Mamen greibeit und Vaterland mit aller fugeften Liebe und Treue durch unfere Seelen klingen." Ein göttlicher Strom des Lebens und der Liebe fließe, meint derfelbe Urndt und ichildert damit den felbstichöpferischen Grund der Vaterlandsidee, als der innigste und beiligfte durch ein ganges Dolt. Er durchdringe begeisternd alles, was das Dolt empfinde, dente, bilde und schaffe, und schlage zuweilen von innen ber als Leuerseele des Ganzen hinaus. — Das Aufleuchten der Vaterlandsidee ift das Sanal diefer Seelengeburt in den einzelnen Seelen.

Aber, wir erwähnten es schon, die Vaterlandsidee ift leicht in Ge=

fabr, aus ihrer Wefensmitte berauszugleiten. Ihr Bergichlag ift die Liebesverkettung aller, die im Willen der Einzelnen Raum gewinnt. Solange fich in ihr erstwefentlich dies soziale Brudererlebnis vergegenständlicht, bewahrt sie ihr großes, stilles Leuchten. Wohl verwandelt fich die Ergriffenheit, darin die Seeleneinheit des Volkstums in den einzelnen eintritt, notwendig auch in unselbstische Singabe an das gemeinsame Ganze. Aber die Ideenerscheinung des sichtbaren Vaterlandes, das, von außen bedrobt, seine Landeskinder zu todes: mutiger Tapferkeit ruft, bleibt vom volklichen Erlebnis genährt. So: bald es sich von diesem Grunde loslöst und eigene Geltung sucht, so= bald es sich in der nationalen Idee versteift und den Atem der von Seele zu Seele gebenden Innerlichkeit anhält, naht ihm die Tragik. Die Begriffe "Vaterland", "Volkstum" druden nun nicht mehr das innere Verhältnis von Seelen, sondern nur noch das Gange des Volkstums aus. Jene Innerlichkeit war wefender und schaffender Realwert, dies Gange ift nur Werterscheinung. Es läßt fich in feiner starren Außerlichkeit nicht als Seelenbrude festhalten. Trägt doch der wesenhafte Seelenzusammenhang durch das Wollen und Lieben der Einzelnen hindurch erft feinerseits alle die Organisationen, in denen man für das Ganze als Ganzes Ausdruck fucht! Darum verblaft die Vaterlandsidee, wenn fich in den Seelen keine Gemeinschaftsgeiftigkeit mehr füreinander entsiegelt. Dann werden die Jusammenhänge nur formal, die Organisationen werden leer und äußerlich, und der frei schwebenden Vaterlandsidee geschieht, was allem bloken Ideenerlebnis droht, daß fie von anderen Ideen verdrängt wird.

# Freiheit und Gemeinschaft.

Micht nur die höhere Vaterlandsidee wird von dem Gottestum der Gemeinschaft in unsere Seele geworfen. Auch die Freiheits idee ist ein geistiges Gesicht aus derselben metaphysischen Wurzel. Wie sich in der Willensfreiheit des einzelnen, wenn er wählend und handelnd seinem Leben Einheitssinn gibt, seine Tiefe öffnet, wie er innerlichst weiß, daß er im Anhauche der Einheit steht, so bedeutet ihm auch das göttliche Leben, das sich als Volkheit schafft, Urmacht und erste Bewegung.

Das Freiheitsbewußtsein des einzelnen enthält nichts von Sordezung. Es ist unmittelbares Geschent der Göttlichkeit, der sein Wählen Spielraum gibt; nun ist er von ihrer Selbstkraft getragen. Die Freis

heit seines Volkstums ist in der individuellen Freiheit des einzelnen nicht gegeben, fondern tann ihm nur aufgegeben fein. Sie durchdringt als heiliges Soll alles Vaterlandsempfinden. Es gibt tein vaterlan: disches Empfinden, ohne daß im gleichen Atemzuge das selbstwesende, unabhängige Dafein der volklichen Gemeinschaft als göttliche Sorde= rung mitempfunden wird. Die Volkheit geht dabei als Kraft= und Pflichtbewußtsein zu volklicher Selbstbestimmung durch die Seele. Wenndie Menschen von dieser Gewalt der Ursprünglichkeit durchtraftet find, so fühlen sie sich getrieben, ihr individuelles Leben darangufeten, damit sich das überindividuelle Leben der Gemeinschaft wuchstümlich und eigenwertig entfalte, damit es nie feinen Tag in der Geschichte verliere und ihn, wenn es in Borigkeit geraten ift, zurückgewinne. In der Eintracht dieses Gefühls erkennt jeder zugleich den Bruder. Die schaffende Volkheit, die fich als Seelenbrude in den Seelen schafft, macht diese mit dem Gedanken der Mationalfreiheit gu einer Seele, die mit dem Unspruche, in wesenhafter Selbständigkeit zu leben, die Böttlichkeit ihres Lebens anspricht.

Das Freiheitsbewußtsein des einzelnen und die Freiheitsidee, die ihn für seine Gemeinschaft erfüllt, sind tief verschlungen. Schon vom einzelnen aus: wie könnte der rechte Freie glauben, frei zu atmen, wenn er es nicht mit dem Ganzen könnte, in dem er atmet! So unerträglich es ihm selbst dünkt, unter Iwang und Druck zu stehen, ebenso unerträgzlich dünkt es ihm, die Freiheit der Selbstentsaltung für das geliebte Ganze zu vermissen. Aber auch umgekehrt: damit die Freiheitsschöpzsung des Ganzen möglich werde, dafür fühlt sich der einzelne mit der größten Kraft der Freiheit erfüllt, die es gibt, mit der Kraft, im Kampse für das Vaterland sterben zu können. "Tief im Zerzen brennt das heiße Leben, wir wären frei nicht, könnten wir's nicht geben." Da wächst die Freiheitskraft des einzelnen über sich selber hinaus, er steht in der letzten Schaffensmitte. Das Schöpferischste, das es gibt, ist, ein freies Vaterland zu schaffen.

Wie die Freiheit der Gemeinschaft aus dem schöpferischen Tode des einzelnen lebt, so will sie sein schöpferischstes Leben, damit sich in seinem freien und selbstsicheren Eigengepräge ihr Wesen versichtbare und daraus weiter bestimme. Umgekehrt kann es dem einzelnen nur gellingen, seinen Sochwuchs zu entfalten, wenn er aus der Wurzel wächst, die ihn mit dem Ganzen verbindet. Daß es im großen Gehalt und Eigenart angenommen hat, davon weiß er bedingt, daß er im kleinen Gehalt und Sigenart haben kann. Jum mindesten fühlt er,

daß die Wurzeln seines Lebens weggebrochen werden, wenn die Freisheit seines Volkstums weggebrochen ist. Wenn die Volkheit nicht mehr als Eigengestalt sich selbst bestimmt, sondern ihr Bestimmtheit von außen gegeben wird, dann entstellt sich unausweichlich die Wesensgestalt jedes einzelnen.

So fordert die Freiheit des einzelnen notwendig die Freiheit seines Volkstums. Er wird erst dann gang frei, wenn Selbstbestimmung auch seines Volkstums urschöpferisch statt hat und feiner Freiheit die Sand gibt.

Es ist tein Jufall, daß gewonnene Kriege unter den Volks= genoffen das Begebren aufflammen laffen, den Anteil der einzelnen an der Regelung der inneren Geschicke zu fteigern. Man bat kämpfend und opfernd der Volkheit in das Gottesauge geschaut. Mun glüht die Empfindung, daß hier ein Strom des Lebens, der alle trägt, wieder freies Bett gewonnen bat. Ift er, der draußen fo spurbar geschichtliche Tat gewirkt bat, auch im Inneren die beilig reine Macht, in deren Umfangenheit der einzelne wefenhaft werden tann? Wie= viel von dem, was als Gottes Odem durch das Volt in Waffen ging, ift dabeim in Seffeln geschlagen! Dort regieren wirtschaftliche Jwänge, aber nicht die felbstlebendige Staatstraft, die die Jwänge 3um Wohl des Gangen gurudbiegt. Dort regieren ftarre Verwals tungsschablonen, aber nicht die freie Berechtigkeit, die das Erstarrte in stetem Sluffe des Werdens balt. Dort regieren felbstfüchtige Dar= teien, aber kein überlegener Wille, der den Zwist der Meinungen gur Eintracht der Singaben fehrt.

Von alledem kommt Mißgestalt in das heimische Leben der Volkteit und Mißgestalt in das Leben der einzelnen. Man empfindet, daß der Geist der Gemeinschaft, wie er sich frei und königlich in den kämpfenden einzelnen entbunden hatte, ebenso frei und königlich mit seiner Ganzheit die inneren Kinrichtungen durchwesen, die entartenden Sormen des Gemeinschaftslebens dem Sinne der Volkteit unterwerfen, seine verjüngende Kraft in neue Schläuche füllen müßte. Im eigenen Sause das segnende Gottestum der neu bewegten Volkheit einzusühren, darauf drängt das Resormverlangen derer, die vorm Seinde erfahren haben, mit welchen Knergien von Bruderzund Sührerkraft sich der Gemeinschaftswille aufschließt.

freilich, es war ein höherer Wille in ihnen, tein Summenwille aus ihnen. Überindividuelle Geistigkeit war wie ein Magnet unter

sie getreten und hatte alle Willen gleich gerichtet, so daß jeder emps fand, in dieser Richtung ströme sein wesensgemäßes Leben. Da gaben sich die Selbstbestimmung des Volkstums und des einzelnen die Zand.

In der Organisation der inneren Angelegenheiten schwingen sie allzuleicht auseinander. Sier weicht der überindividuelle Wille der Volkheit, in dem die Tatenkette vieler Geschlechter weiter zeugt, dem künstlichen Begriffe eines Volkswillens, der aus Stimmen zussammengezählt wird. Es ist ein geschichts= und einheitsloser Mehrsbeitswille. Ob man ihn zehnmal selber erzeugt, indem man zur Wahlsurne schreitet, so wird man dabei doch niemals sein eigenes wahres Selbst erzeugen, dassenige, in dem sich der Geist des Volkstums gesbiert. Mag man den Interessenwillen von Mengen noch so viel addieren und subtrahieren, in Kompromissen ausgleichen, seinen Durchschnitt in Abstimmungen ermitteln, daraus geht wohl ein sormaler Entscheid hervor, nach dem man sich verfassungsgemäß richten muß, aber eine wesensgemäße Norm, an der man innerlich Richtung gewönne, wird so nicht erzielt.

Solche Norm kann nur auf dem Wege gewonnen werden, auf dem sie geworden ist. Ihre Lettern sind in der Geschichte des Volkstums geschrieben. Wenn nicht diese Schriftzeichen von vornherein in den Seelen brennen und dadurch die Menschen in einem Strome der Gemeinschaft stehen, der in unteilbarer Wesenhaftigkeit alle einzelnen umschließt und mit seinem Wesenshauche erfüllt, so mag Abstimmung wohl sesstellen, wie sich diese und jene Privatinteressen verteilen, und in welcher Stärke diese oder jene politischen Ansichten vertreten sind. Volksgruppen äußern sich, wie sie Lasten tragen, Rechte und Vorteile an sich raffen wollen. Aber das bedeutet nicht, daß sich die Lebensnotwendigkeit der Volkheit in dem Durchschnitte der Stimmen offenbare. Er ist nicht einmal ein organischer Durchschnitt. Bei aller äußeren Legitimität der Abstimmung bleibt der Geist der Gemeinsamkeit aufgehoben, die Minorität von der Majorität verzgewaltigt. Ein Volk schein untereinander abzustimmen, in Wahrzheit stimmen Menschenhausen gegeneinander ab und bringen sich gegenseitig aus der Bahn heraus, in der allein ihre Innerlichkeit wachsen und gedeihen kann. Der Geist der Volkheit und die Selbstesstimmung des einzelnen reichen sich hier nicht die Sand. Man bestimmt sich nicht aus der metaphysischen Tiese der Gemeinschaft, deren Geschichtlichkeit unserer Innerlichkeit wartet, sondern man verbesten Innerlichkeit neuer Geschichtlichkeit wartet, sondern man ver

äußerlicht sich und verliert unter dem Scheine der Selbstbestimmung die eigene Wefensbahn.

Ist es noch Freiheit, daß man sich und seinesgleichen an den Jufall der Jahl schmiedet, an den Jufall der Tagesmeinung, an den Jufall der Mittel, die zur Verfügung stehen, um Wahlstimmung zu machen, an den Jusall der Massenpsychologie? Jedes Rad, das sich in vernünfztiger Weise dreht, dreht sich um eine seste Achse. Es gibt eine vernunstzlose Bewegung des Rades, bei der es sich schief läuft und aus seiner Achse immer mehr herausdreht, bis es ganz abrutscht und der Karren im Staube liegt. Die seste Achse, um die sich die Gegenwart eines Volkes drehen muß, damit es nicht in den Abgrund schlittere, ist das ewige Leben seiner Volkheit, das sich ewig neu zeugen will, indem es die geistigen Gesichter der Ehre, der Freiheit, des Vaterlandes in die Seelen wirft und sie an den Lettern der Geschichte erläutert. Von dieser Achse dreht seder reine Parlamentarismus unweigerlich ab, er dreht seine sich selbst bestimmenden Bürger von der Seelengestalt ab, in der sie noch ein Selbst haben.

Jatob Bohme fpricht von Menschen, die fich in die Matur, d. i. den Geift der Vielheit, der Ding- und Mengenhaftigkeit, einwenden und von dem Beift der Vielheit "gefangen" werden. Gott in ihnen, als ein Leben der Geistigkeit und Freiheit, bleibt ungeweckt. Auch ein Volkstum kann sich in Dinglichkeit und Mengenhaftigkeit so ver= striden, daß es vom Dielheitsgeiste gefangen und der Göttlichkeit feiner felbst beraubt wird. Parlamentarismus, der als Selbstregierung eines Volkes auftritt, ift Verstrickung in Mengenhaftigkeit. Er ift teine Beiftform, sondern eine Maturform der volklichen Selbstbestimmung. Die derart fich felbst Bestimmenden gleichen als politische We= fen jenem Menschentypus, der fein Leben auf die Wünsche stellt, die ihm der Augenblick zuträgt, und die mit dem Augenblicke vorübergeben. Plato wußte, warum er die schautelnde Staatsform mit schauteln= der Seelengestalt verglich. Bier wie dort wird Vielheit entbunden und Einheit zersprengt, eben damit die Freiheit der einzelnen vernichtet. Sie werden bei der Einheitslosigkeit ihres gemeinschaftlichen Daseins, das ihre Einzelbestrebungen zu lebendigem Sinn gufammenfaffen follte, in fich felber schautelnd und unftet.

Der Verstrickung in Dinglichkeit verfällt ein Volk ferner auch dann, wenn ihm seine wirtschaftliche Bestimmtheit zum entsscheidenden Sinne des Daseins wird. Dann verliert es unter den angeblichen Jwangsläufigkeiten der Wirtschaft gleichfalls

die Kraft, sich als geschichtliches Selbst zu behaupten, Aussoruck von Gottestum zu sein. Seine geistige Einheit fließt ausseinander und wird von der Weltwirtschaft verschlungen. Ziergegen hilft keine "Rationalisierung" der wirtschaftlichen Gegebenheiten. Das Leben im Leben des Volkstums, die Freiheit und Selbstmacht seiner Gemeinschaftsgeistigkeit, bleibt im Triebwerk der Maschinen und in den Ausweisen der Zandelsbücher, so klug und weitschauend alle Geschäfte geregelt seien, unerweckt. Der Gemeinschaftskörper, der nur als Körper gilt, hält sich auch als Körper nicht, wenn sich nicht die Seele immer wieder von selbst beschwingt. Diese Seele ist die Liebe der Volksgenossen zueinander und zu ihrem Volkstum, das nicht wirtsschaftliche Versteisung des volklichen Lebens will, sondern Entwickslung seines Göttlichen in der Freiheit des Göttlichen verlangt.

#### Volkstum oder Ideenkultur?

Alle Ideen, die dem Erlebnis von Gottestum im Volkstum zugesordnet sind, sind nicht freischwebende, sondern gebundene Ideen. Wer von freischwebenden Ideen spricht, meint damit intelligibele Werte von allgemeiner Gültigkeit. Die Ideen des Vaterlandes, vaterländisscher Ehre und Freiheit können immer nur singulär sein, und so sind sie denn auch aus dem Wörterbuche des Wertontologismus gestrichen. Dieser spricht und muß sprechen von geistigem Weltbürgertum, statt von Volk und Vaterland. Über der Seele des Menschen seien selbstzgeltende Werte, die Idee der Wahrheit, der Schönheit, der Gerechtigskeit, der Menschheit, ausgespannt, die seit Ewigkeit für sich bestünzden — so der transzendente Wertontologismus —, oder aber mit denen göttliches Leben, das in die Seele trete, noch einmal in die Vorskellung trete — so der immanente Wertontologismus (vgl. oben S. 170).

Von diesen Ideen würden immersort die menschlichen Willen ansgezogen. Im Zwiespalt der Willen könne der Kult jener Güter nicht gedeihen, und so stelle sich der Gedanke des einmütigen Jusammensgreisens aller Willen und ihrer vernünftigen Gliederung ein. Im Kulte der übersinnlichen Zwecke habe sich die universale Kultursgemeinde zu gestalten.

Die übersprungene Irdischkeit, die für sich seiende intelligibele Welt, der vereinzelte Mensch, der unmittelbar und freischwebend auf die lettere bezogen sei und hinterber eine ideale Menschenvereinigung in

und aus dem Geiste der intelligibelen Welt, das sind die Richtlinien dieser weltbürgerlichen Denkweise. Es wurzelt darin nichts, ob man von der Gottheit, dem Menschen oder der Menschengemeinschaft spricht.

Der Gottheit, wie man sie hier zeichnet (vgl. oben S. 171), bleibt das natürliche Dafein, das ihrem erften Entfaltungsftoße ent= fprang, gleichgültig. Es wird ihr nicht zum Urgebirge, darin ihre Quellen rauschen, sondern sie tut sich genug, wenn sie jene überindividuellen Wert= und Sinngebilde den menschlichen Seelen ein= haucht. Der Mensch ein Itarus, dem im Greifen nach übererden und Paradiefen der Traumflügel gerbricht, weil er nicht mit Spaten und Pflugichar den Ader der Erde bestellt. Die Menschengemeinschaft tein Jusammen= und Mitschwingen aus gleichen Blutströmen, tein unmittelbares Mabe- und Miteinandersein der Seelen. Um des Simmels willen, der jedem einzelnen gleichmäßig im Überreiche aufgetan ift, gemeinsamen sich hinterber alle mit allen. Don draußen und oben, von der Verträglichkeit der Ideen, die berabwinken, hangt die Verträglichkeit der Menschen, die Ubereinstimmung unten, ab. Sobald und so oft die Ideen unter sich auseinandergeben, tritt auch in die irdische übereinstimmung Sprung und Bruch. Der verhüllte Utomismus der intelligibelen Welt gertrennt die Saden der fensibelen Der= bundenheit, er höhlt diefe aus, ftatt daß in ihr eine eigene und be= fondere gottliche Schöpfung durchbricht. Es gibt da feine echte Geschichte, sondern nur die Geschichte des Sortschrittes menschlichen Eindringens in geistige Sernen.

Nach uns zündet sich das Gottesnichts, wenn es sich in die menschlichen Seelen schenkt, nicht seste unbewegliche Lichter im menschlichen Vorstellen an, in denen es selbstgenügsam sein eigener Ausdruck ist. Es erschafft sich nicht als statische, sondern als dynamische Wahrheit und Selbigkeit. Es läßt uns mit unserem Leben und Sandeln empirische Verhältnisse daraushin buchstabieren, ob wir in der tätigen Teilnahme an ihnen in seinem Segen gehen können. Es harrt daraus, sich im irdischen Dasein zu entsiegeln, um es mit Wert und Gehalt und schöpferischer Kraft zu siegeln, in stehend gewordenes Sein geistige Spannung und Bewegung, geschichtliches Gesicht, zu bringen.

Mur im menschlichen Willen kann es sich aus des Spannung des Micht entsiegeln. Darum die Unmittelbarkeit und Ursprünglichkeit, die diesem geschenkt ist. Sie ist ihm aber nicht geschenkt, damit er das sichtbar gewordene Gottestum, das schon hervorgetretene Wesen

überspringe und seine neuschaffende Frische an die abgezogenen Wesensheiten verliere, als wäre seiner Freiheit nur die freischwebende Geistigsteit würdig. Vielmehr soll er Mitschaffer des Ungegebenen an der Welt des Geschaffenen sein. Er soll seine schöpferische Araft in die Bahn der Sichtbarkeit, die schon angebrochen ist, wersen, damit die Geschichte nicht am Vergangenen erstarre, sondern im freien Slusse von Jukunftsmöglichkeiten bleibe, die aus ihm selbst sich bestimmen.

Das Wesenhafte, das in die Welt kommen will, lockt freilich den in Freiheit fich entbindenden Willen mit Bildern und Gefichtern, aber mit solchen, die Gegebenes umbildern. Es will ihn in Bingabe= qualität, und so umbildert es die Begenstände seiner umselbstischen Meigungen mit dem Glanze von Aufgaben. Es will ihn in Gemeinschaftsqualität, und so tritt ein Bauch der Weibe über sein Land, fein Volk, feine Geschichte und über die Belden und Seber feines Blutes. Beides foll zusammenhängen. Jene Bingaben follen fich ein= gliedern in die Gemeinschaftswesentlichkeit, damit sich in ihr feine individuelle Meigung in sozialen Beruf verwandele. Die Freiheit foll nicht wurzellos, sondern wurzelecht fein. Die wurzellose Freiheit nimmt den Glang jener Aufgaben für abgezogene Ideen und verfällt dem Gerichte der Abgezogenheit. Sie findet die einzelhafte Endlich= keit immerfort von der Unendlichkeit der Aufgabe verneint. Der wurzelnden Freiheit versinkt die Ideenüberwelt in der Ganzheit einer Liebesinnenwelt. Sie findet in der Gemeinschaft die unendlichere Tiefe, das lebendige Gange, das fich in der Mannigfaltigkeit der Bingaben zu universalem Lebensreichtum entfaltet.

Dies hohe Gemeinschaftsleben verbindet die metaphysische Freiheit seiner Einzelwillen zu geschichtlicher Kraft, und die schöpferische Kraft der Einzelwillen entbindet sich in der geschichtlichen Freiheit des volklichen Lebens. Darum liebt der lebendige Mensch nicht nur sein Volkstum als solches, sondern in ihm auch sein eigenes wahres Leben. Sein akosmisches Geschenk, die Willensfreiheit, heiligt sich ihm für sein Volkstum zu weltgeschichtlicher Aufgabe. Das ist eine unlösliche Wechselbeziehung von Freiheitsliebe und Vaterlandsliebe. Wo beides ein Leben wird, da beginnt stets von neuem die Geschichte eines Volkes, das Gottesnichts erschafft sich in einer unendlichen Tatenkette. Es ist versichtbart und versichtbart sich weiter in der Folgerichtigkeit, mit der sich, ob auch von Geschlecht zu Geschlecht die Zeitbestrebungen wechseln, derselbe geschichtliche Sinn durchsetzt. Von ihm ist die Verzgangenheit schwanger und greift durch ihn in die Gegenwart hinein.

Wohl wachsen in jeder neuen geschichtlichen Lage neue Motive aus den ursprünglichen; aus Iwecken bilden sich Iweckreihen. Was Mittel war, wird Jiel, was Jiel war, wird tote Sorm und weicht neuen Jielen. Vorbild, Beispiel, Sührung wirken mit immer neuen Einssätzen. Aber der Bedeutungsgehalt, der sich in dieser strömenden Bezwegung schafft und konzentriert und erhöht, behauptet seine Kigenzart und hält Stetigkeit. Zier bildet göttlicher Griffel einem Volkstum das geistige Gesicht. Geschichte ist geistiger Sinn, der sich in Volksbüllen, sie ist Wahrheit, die sich in den Buchstaben von Völkern schafft.

Srüber hörten wir, jeder Einzelne fei durch feine Willensfreiheit Rind der Ewigkeit. Aber fein Vaterland, fein Volkstum ift fur ibn der Ausdruck folder Ewigkeit; bier ift fie für ihn fichtbar. Sier quillt ibm aus der derfelben Ewigkeit, deren Rind er ift, der Auftrag feiner Pflicht, damit er fich nicht verflattere und ins Leere vergeude. Es ift genau fo, wie Luther im "Sermon wider die Schwarmgeifter" schreibt: "Gott ift in allen Kreaturen, und ich möchte ihn im Stein, im Leuer, im Waffer oder auch im Stricke finden, wie er denn gewißlich da ist." "Aber," fährt der Reformator fort, "zwar überall ist er, aber er will nicht, daß du überall nach ihm tappest, sondern wo das Wort ift, da tappe nach; so ergreifst du ihn recht, sonst versuchst du Gott." Das Gotteswort für den tätigen Willen des Menschen ist das in sei= nem Volke ausgebrochene geschichtliche Leben. Es ift feine Sinn= offenbarung. Darin foll er das eigene Wert pflanzen und foll beitra= gen, daß das göttliche Leben, wie es in ibm, dem einzelnen, bervortritt, Strebe, Pfeiler werde in dem gottlichen Leben des Gangen, in deffen Bliedbau das feinige fteht. "Unter diefes geistige Maturgefet," fcbreibt Sichte, "werden, folange dies Volt besteht, auch alle ferneren Offen= barungen des Göttlichen in demfelben eintreten und in ihm fich ge= stalten. Dadurch aber, daß auch er da war und so wirkte, ist felber dieses Gesetz weiter bestimmt, und seine Wirtsamkeit ift ein ftebender Bestandteil desselben geworden. Auch hiernach wird alles folgende fich fügen und an dasselbe sich anschließen muffen."

### Die evangelische Liebe.

Unsere Betrachtung nähert sich dem Abschlusse. Ihr Motiv war die Gegnerschaft gegen allen logischen oder axiologischen Ontologismus, gegen Begriffs- und Wertverseinlung. Gegnerschaft auch

gegen den religiosen Ontologismus. Gottes Wesen ift Selbsterfchaf= fung. Muß es nicht Gott taufendmal mehr Freude machen, fich immer wieder felbst zu erschaffen, als ewig fertig dazusteben? Das Jiel unfere Betrachtung ift die Durchleuchtung aller überindividuellen Erlebnisse, die dem Menschen begegnen, 3. B. des Erkennens der Wahr: beit, des Schauens von Schönbeit, des Lohnes und Biffes des Gewissens, an der gand des Gedankens, daß eben hinter ihnen die sich felbst erschaffende Göttlichkeit stebe. Sie tritt, je nach der Urt des Erlebnisses, mit pantheistischen oder theistischen Zugen bervor. Das kunftlerische Erlebnis hat pantheistische Urt: in jedem Gegenstande äfthetischen Schauens wird das Universum wieder neu. Bier ift es. als leuchte darin durch jedes Ding das hindurch, was es zum 2111 er= gangt. Das Wahrheitserlebnis dagegen hat übertosmische, weltüberhöbende Urt. Das Gelten der Wahrheit bedeutet eine Selbsteröff: nung göttlichen Denkens in unseren Vorstellungen. Gott erschließt fich weltüberlegen aber auch in unferem Willen. Die innere Erhöhung beim unfelbstischen Tun beruht darauf, daß der unselbstisch wählende Wille ein göttliches Liebesleben in der Seele entsiegelt.

In der genannten Reihenfolge verdeutlicht fich eine Stufenleiter, eine aufsteigende Ordnung fich entsiegelnder Gottlebendigkeit. Wenig: ftens läft es fich rechtfertigen, das tunftlerische Erlebnis unter das Wahrheitserlebnis und das Wahrheitserlebnis unter das Singabeerlebnis zu ftellen. Kunft erschafft nur das füreinander Erscheinen, Wiffenschaft das miteinander Gelten, Singabe das füreinander Sein der Dinge. Wiederum sind wir über das göttliche Leben, das in der menschlichen Singabe an selbstische Ziele erwacht, hinaus noch böheren Gotteslebens versichert. Die Stufenleiter fett fich greifbar im Bemeinschaftserlebnis fort. In diesem erfahren wir göttliche Bangheits: form. In der Ganzbeitsform ift Gott vollkommneres Einheitsleben als in der Gliedform. Das erweist fich am unmittelbarften, wenn wir an das Gottestum im Volkstum denken. Da fett fich über der verschiedenen Singabegeistigkeit der einzelnen die Beistigkeit ihrer Einbeit, in jedem als dieselbige, und nimmt das Schaffen aller in sich auf. Bier vollzieht sich eine Geburt Gottes, das Werden eines Ganzheits= lebens, das ebenfo alle Singabegeistigkeit an Reichtum und Wefens= tiefe übertrifft, wie es aus ihr Jusammenhang macht, den simultanen der nationalen Rultur, den sutzessiven der nationalen Geschichte. Es ift, wie wenn wir die feierliche Majestät eines Waldes mit der Blütenpracht eines Busches oder Gartens vergleichen.

Aber auch das Gottestum im Volkstum wird von einer letten und höchsten Sorm göttlichen Lebens übergipfelt. Es muß eine folche geben. Alles einzelne Gottesleben ift, als Ausdruck der Gotteslebendigkeit, in einer letten Beimlichkeit aufeinander bezogen und fucht fein Mittelpunktserlebnis. Das ift das Erlebnis vom Gottestume im Volkstume nicht. Dieses besitt bei aller Einigungstraft, die es in fich felber enthält, immer noch Ausschlieflichkeit gegen das Gottes: erlebnis in anderen Volkstumern. Sier werden in geschichtlicher Bottesfetung bestimmte Menschenschläge verkettet. Es gibt eine andere Liebe, die fich vom einzelnen Menfchen zu allen Menfchen binüber aufringt, indem fie unmittelbar deren Gottestum in fich felber erlebt. Das Gottestum im einzelnen bat bier eine folche Geftalt angenommen, daß es jedem Gottestum im anderen hold und freundlich, ibm willig und hilfreich ift. Das Gottesnichts hat fein schöpferisches Lebenwerden vollendet. Es ift zu einem Leben durchgebrochen, das fich liebend mit allem Gottesleben - das ift mit jeder Liebe, die es im Menschen gibt - verselbigt. Gottlebendigkeit in höchster Sorm ift die Liebe zu Gottlebendigkeit in jeder Sorm.

Dies höchste Gottestum sei als "Gottgottestum" bezeichnet, im Unterschiede vom "Gottmenschentume". "Gottmenschentum" stellt sich dar in allen den einzelnen Gottesgeburten, von denen wir bisher gesprochen hatten. Ein geistiges Wesen setzt sich im Menschen in und über seiner natürlichen Seelenhaftigkeit durch. Er wird Gefäß eines höheren Lebens voll unendlichen Gehalts, das ihn verwesentlicht. Dies Bild vom Gottmenschentum stellt Platos Bild vom Idealmenschen weit in den Schatten. Beim platonischen Idealmenschen führt Vernunft das Jepter über die übrigen Seelenteile, beim Menschen, in dem Gottmenschentum erwacht ist, wird die Vernunft mitsamt den übrigen Seelenteilen in dem Strome der Göttlichkeit, die sich in der Seele erschafft, geistig verlebendigt.\*)

<sup>\*)</sup> Entsprechend ist Sichtes Gedanke vom Gottestume im Volkstume das übershöhende Gegenstüd zu Platos Zeichnung vom Idealstaate. Schon August in hatte seinen Gottesstaat als Berichtigung des platonischen Idealstaates gedacht. Wie im einzelnen Menschen, der aus einem Zeiden zum Christen geworden sei, das widersstrebende Zleisch mitsamt der unzulänglichen Vernunft vom göttlichen Geiste überssormt werde, so müsse auch das fleischlichstierische Getriebe des irdischen Staatslebens mitsamt der irdischen Vernunft, die darin walte, vom Geiste der Kirche übersormt und gelenkt werden. Wieder anders bei Pestalozzi: der innere Egoismus des Staatslebens (des gesellschaftlichen Justandes), müsse durch das Gottestum im Ein z tlnen, das sein tierisches Wohlwollen zu menschlicher Liebe adele, in ein Saatsseld freier IndividualsSittlichkeit übergeführt werden.

Solches "Gottmenschentum" veranschaulicht nicht erst Jesus, sondern jeder Mensch, in dem hingebende Liebe irgendwelcher Art das Leben in seinem Leben geworden ist. "Gottgottestum" dagegen bedeutet, daß die Gottesbewegung in dem Menschen zum Bewußtsein ihrer selbst als göttlicher Bewegung gekommen ist. Darüber geht dem Menschen mit einem Schlage die Jusammengehörigkeit aller Gottesbewegungen in allen Menschen auf, und eine Liebe gebiert sich in ihm, die in sich selber den Gotteswert aller Menschenseelen zusammensaßt. Bei solcher Sachlage läßt sich durchaus sagen, daß, wie die selbstlos werdende Seele unmittelbar für sich Gefäß von geistiger Bewegtheit wird, ebenso die geistig schon bewegte Seele noch einmal Gefäß für jenes letzte Jusichselbstommen des Gottesnichts wird, das in dieser neuen Selbsterschaffung seine eigene Selbigkeit in allen Gottesgeburten verlebendigt.

Eben das soll der Ausdruck "Gottgottestum" besagen, die Selbigsteitsssetzung Gottes in einer Seele, die ihre Gotteskindschaft mit der Gotteskindschaft aller anderen Menschen zusammen schaut. "Gottsgottestum" ist überhöhende Verselbigung alles "Gottmenschentums". Es ist geschichtlich in Gestalt der evangelischen Liebe, dristussörmiger Seelengüte, erschienen.

Die evangelische Liebe ist grundverschieden vom Altruismus. Der Altruift erbarmt fich des leidenden Menschlichen im Mebenmenschen, ja er umfaßt auch das leidende Tier, die leidende Pflanze mit feinem Mit-leid. Er erlebt fein Wohlwollen als eine feelische Wallung, die ebenfo zur Ausbreitung neigt, wie andere Gefühle; der gurchtfame fürchtet alles, der Traurige findet alles traurig, den ins Lachen Betommenen lächert alles. Der evangelisch Liebende dagegen achtet und betreut in jedem Menfchen den gottlichen gunten, das werden wollende Gottestum in deffen Seele, und fucht es zur lebendigen Gottesflamme zu weden. Evangelische Liebe ift heilige Liebe, die alle Liebe liebt, die den Geift Gottes hat. Gott, das Gottsein des Gottes= nichts, ift Liebe in vielen Strahlen. Die evangelische Liebe ift Gottes liebende Selbsterkenntnis und Jusichjafagen in jedem Strable. Sie macht für den von ihr Erfüllten alle Menfchen, in denen felbstlofe Liebe aufgegangen ift, ju feinen Brudern in Gott, auch dann, wenn die Gottesgeburt in ihrer Seele fie in Rampf ftellt gegen das, wofür ibm Liebe und Opferwillen aufgegangen ift. Unmöglich, daß er schwächlich den Gegenstand feiner Liebe preisgeben tonnte. Galt er ibn doch doppelt lieb und wert, weil er erkannt bat, daß Gott in einer

der vielen Gestalten, in denen er unter Menschen aufersteht, auch zu ihm gekommen ist. Er würde sein Wesen aufgeben, wenn er aufhörte, dafür einzustehen. Aber er würde auch sein Wesen aufgeben, wenn er aufhörte zu verstehen, daß in anderen Menschen Gottes Segel mit anderen Winden geben.

### Reich Gottes und Geschichte.

Von hier aus hellt sich der Begriff eines "Reiches Gottes" auf. Man kann darunter dreierlei verstehen: etwas Jenseitiges, etwas Geschichtliches, etwas übergeschichtliches.

Bum ersten: Gott wird um fo mehr, je mehr der lebendigen Derkettung unter den Menschen wird. Das Erdenleben bringt es mit fich, daß fich mittels der Gattenliebe, der Eltern= und Rindesliebe, der Geschwisterliebe, ein Strom der Liebe von Geschlecht zu Geschlecht fortfett, in deffen beiliger flut viele Seelen enger aufeinander bejogen find, als auf die Seelen der übrigen Menfchen. Freilich zeigt fich schon innerhalb diefer Schar das Band der Liebe durch Zwift und Unfrieden zu oft gelockert. Es ware ein erhabener Sinn etwaiger Wiederverkörperungen, daß zuvörderst die Gesippten, die bier durch Jorn und Saß getrennt, dennoch eben dadurch auf das unmittelbarfte voneinander berührt wurden, in neuen, höheren Berührungen die Liebe zueinander lernten, in der sie auch seelisch so miteinander werbunden wären, wie fie es bier durch verwandtschaftlichen Jusammenhang leiblich sind. Das bedeutete, daß das Gottesnichts in der Kolge der Wiedergeburten immer mehr zu dem Bochstleben driftusformiger Gute gelangte, deffen es in diefem Rreife fabig ware.

Dies der erste Sinn vom Gottesreich, ein Jukunftssinn, der über dem irdischen Geschehen binaus läge.

Ein zweiter Sinn ergibt sich, wenn wir auf die Volkstümer sehen. Aus Sippen haben sich Völker gebildet. Ein Volk ist ein Jusammens hang von Menschen, die sich gegenseitig in tosmologischem und arios logischem Dasein halten. Aber man empfindet den Volkszusammenshang selten als die innere Einheit eines und desselben göttlichen Lesbens, das alle Volksgenossen durchwest. Man hält sich für einen Schutz und Wohlsahrtsverband, wenn es höher kommt, für eine Gesmeinschaft, die durch gleiches Schicksal zusammengeführt worden ist. Da bleiben Scheidewände genug zwischen den Seelen bestehen, gesmauert aus den Verschiedenheiten im Besitze, in der bürgerlichen Stels

lung, im Wirkungstreise. Die gegenseitige Verbundenheit erscheint als ein in der Geschichte fortgeführter Jusall, nicht als zwingender Ausdruck eines geistigen Einheitssinnes. Ein Völkerfrühling kann machen, daß die Scheidewände sinken. Dem einzelnen geht dann auf, daß ihn selbst die Geistigkeit seines Volkstums beseelt, und daß sich dieselbe Geistigkeit im Wesen des anderen regt. Er versteht sich und seden Volksgenossen als Gefäß dieses hohen Lebens, gleich in Treue und Singabe, verschieden in Arbeit und Beruf, in dem sich doch wiederum schenkende Liebe für die Brüder ausdrückt. Wenn sich so ein ganzes Volk zu einer Liebesinnenwelt zusammensindet, dann ist an dieser Stelle Reich Gottes im Materiale des Volkstums verwirklicht. In der Klarheit der Geschichte, nicht in dem Nebel einstigen Nach-lebens vollzieht sich ein Gütigwerden aller Volksgenossen sereinander.

Wir kommen zum dritten Sinne des Wortes vom Gottesreiche.

In der Liebe zur Sippe und dem Volksnächsten, in der Singabe an Ideen und an die geschichtlich gewachsene Gesamtheit, in der fein Dafein wurzelt, besteht die Schönheit des Menschen. Menschsein, das beißt mehr fein als ein vernünftiges Tier, es beißt wohlwollend und gerecht fein, gutig, treu und begeisterungsfähig, ehrfürchtig und wahr= haftig fein. Dazu find ihm Samilie, Vaterland, Beimat gegeben, dazu kommen ihm geistige Gesichter und fordern von ihm Kopf, Serg und Tat, auf daß feine Seele damit gebe. Menfch fein, beift alle natur= lichen Beziehungen, in denen man fteht, in einen Garten Gottes verwandeln. Daß aber Gott in den natürlichen Beziehungen des Men= fchen aufersteht, fich in seinen Singaben und Willensverkettungen erschafft, daß sich "Gottmenschentum", wie wir es genannt hatten, in allen Simmeloftrichen, jedem Daterlande und Treufein gebiert, dies übergeschichtliche in den geschichtlichen und natürlichen Bewegungen der Seele, hat fein besonderes Gefet. Alles Göttliche nämlich begehrt zueinander zu kommen. War "Gottmenschentum" die Ge= burt Bottes in den Seelen, wie sie fich hier fo, dort fo vollzog, fo will darüber hinaus "Gottgottestum" werden, das beißt, alles gewachfene Gottmenschentum will mit sich selber eins werden. Das ift das "Reich Gottes" im dritten Sinne. Das Reich Gottes fo aufgefaßt, fteht am Ende der Geschichte. Es sett voraus, daß sich Geschichte, das ist Bottesgeburt in allen natürlichen Verhältniffen, vollendet bat.

Das Gottesnichts will sein Gottestum vollenden, es will aus jeder Teilgöttlichteit in göttliche Totalität übergehen. Dazu müssen die Teile vorher da sein. Alles erwachte Gottmenschentum liebt und sucht

sich selbst in anderem, das auch erwacht ist. In jeder Teilgöttlickkeit — in diesem Sinne ist auch die Ganzheitsgöttlickeit in volklich erswachten Seelen noch Teilgöttlickeit — ist noch Spannung nach letzeter, allumfassender Einheitsgöttlickeit. Das Aufbrechen dieser Spannung ist die evangelische Liebe, die über alles Berufstum und Volkstum hinüberspringt, nicht zum Nächsten, sondern zu Gott im Nächsten, die nicht kommen kann, wenn sich nicht schon Gottmenschentum vorfindet in dem, der liebt, und in dem, der geliebt wird. Ju dem Gottmenschentum, das geschichtlich und natürlich in dem Liebenden quillt, tritt nun übergeschichtliches Verstehen und Lieben des Gottsmenschentums, das ebenso bodenständig bei dem anderen einzelnen gewachsen und bei ihm Simmelreich geworden ist.

"Mein Nächster schlägt mich auf die Backe," das heißt, er versteht nicht mein Gottmenschentum. Er hat nur Sinn und Augen und Zerz für seinen Beruf, sein Vaterland, seine Jamilie, das ist für sein Gottmenschentum. "Ich biete ihm die andere Backe dar," das heißt, ich zeige ihm, daß mein Gottmenschentum und das seinige das gleiche Gottestum sind, das einander sucht. Dann ist in mir Gottgottestum binzugewachsen zu der Gottesgeburt in meiner Seele. Der in mir geborene Gottesteil sehnt sich nach dem anderen Teile, der im anderen Menschen erwachsen ist.

Dieses Sehnen und Sichverstehen ift, wiederholen wir, die evange= lische Liebe. Eine übergeschichtliche Jielgebung spannt sich mit ihr über das geschichtliche Leben, das überall Gottes erft werden will. Mennen wir Menschen, in denen Gott geboren ift, "Chriften", so fuchen diese in der Liebe zueinander ihre Rirche, das Gottesreich. Sie muffen aber zuvor in ihrer Beziehung zu Samilie, Beruf, Staat und Dolt erft ihre Gottesgeburt erlebt haben. Dann errichten fie den gott= lichen Sabbath über dem göttlichen Alltag. Ohne den Tag, da fie wirten, gabe es teinen Rirchgang, tein Seft, das alles Erleben Got= tes in eine verklärt. Undriftlich ware es, die Botschaft der Liebe gu verkundigen, indem man alles geschichtliche Leben Gottes verleugnet; undriftlich ware es, von ihr zu reden, ohne geschichtliches Gottes= leben in fich felber zu haben, ohne die Seele schwanger zu haben von der Berührung mit den natürlichen und geschichtlichen Aufgaben, damit Gott in der Zingabe an diese geboren werde. Wohl foll wäh= rend des geschichtlichen Auflebens Gottes, über feinen Geburten in schauenden und erkennenden, altruistisch, sozial und ideell bewegten, in volklichen Gemeinschaften verletteten Seelen von dem Gottesfrieden

geredet werden, der alles Gottmenschentum aus dem Kampse miteinander erlösen will. Das bloße Menschentum im Menschen enthält nämlich Abgründe, die sein Gottmenschentum in Kamps kommen lassen. Aber besser, Gottmenschentum kämpst miteinander, als daß ohne Gottmenschentum nach dem bloßen Namen der Gotteskirche, des Gottesreiches, gegriffen wird. Besser, man wehrt sich gegen Backenstreiche, als daß blutlose Sände sich einander entgegenstrecken, die sich selber Sleisches und Blutes beraubt haben.

Nicht dazu, daß sich Menschen leidlos aneinander freuen, ist Gesschichte da, sondern damit sie sich an ihrem Gottmenschentum freuen, auch wenn ihr Menschliches darunter leiden muß. Nicht darauf, daß die Menschen voneinander nicht leiden, kommt es an, sondern darauf, daß sie unter der Unvollendetheit ihres Gottestums leiden. Sie sollten erst beten "Gott, komme zu mir!", ehe sie vom Gottesreiche sprechen, in dem Gott zu Gott kommen will.

## Ewiges Leben.

Ein lettes! Könnte man nicht gegen die Philosophie des Ungege= benen einwenden, daß göttliches Leben, wie es sich über unseren Willensentscheidungen in der Seele schafft, auch wieder vergeben muffe, wenn der Wille des Menschen aufhöre, in der Beschaffenheit zu verharren, die der Bebel für die göttliche Entsiegelung war? Mein, es wird nicht vergeben, eben weil das Wefen Gottes felbstichopferisch ift. Wohl gebort es zu dem gottlichen Selbsterschaffensakte, daß eine menschliche Willensbeschaffenheit da ift, über die er sich gleichsam auf= gipfeln tann, fo etwa, wie fich bei uns der Aft des Wahrnehmens erft einstellen kann, wenn Empfindungen da find, deren Beift und Seele er wird. Aber wie bei uns die Empfindung von dem Akte der Wahr= nehmung abfallen und sich derselbe Alt ohne den Leib der Empfindungen als Vorstellungsatt erneuern und fortsetzen tann, so erst recht muffen wir es uns mit den gottlichen Selbsterschaffungen denten. Solche Selbsterschaffung Gottes geht in die Ewigkeit und nimmt in ibre Ewigkeit auch den Lebensaugenblick der Seele mit, darin er fich geboren.

Des Näheren könnten wir uns vorstellen, daß eine Weltseele, die, wie soll man sagen, Grals-Schale sei, die alle jene Selbsterschaffungsatte Gottes in sich aufnehme. Eine Weltseele, die selber Gott ist, ein unsendliches Wefen mit unendlichen Eigenschaften, haben wir abgelehnt.

Es gäbe überhaupt keine Weltseele, wenn die Welt, die als ihr Leib aufzufassen wäre, Körperlickeit in unendlicher Ausdehnung wäre. Eine Jusammenfassung zahlloser Welten zu wirklicher Einheit wäre unmöglich. Aber wir haben Grund anzunehmen, daß die Welt eine begrenzte Summe begrenzter körperlicher Systeme ist. Alsdann steht nichts im Wege, für dies ungeheure, aber doch begrenzte Weltenheer ein zusammenfassendes Bewußtsein anzunehmen. Diese Weltseele könnte durchaus gegliedert sein, so wie es Sechner meinte. Ihr alle umspannendes "Bewußtsein" könnte das Bewußtsein der verschies denen Sonnensysteme, jedes mit Erhaltung seiner Besonderheit, aber unter Aushebung der Gesondertheit, in sich vereinigen.

Nochmals, folche Weltseele ware nicht felber Gott. Aber alle Gottessetzungen in den Einzelfeelen konnten ewig in ihr weiterssehwingen.

Es ift nicht fehr fruchtbar, Dermutungen über ein mögliches Leben der Seele nach dem Tode anzustellen. Es genügt, mit Sichte anzunehmen, daß die Ewigkeit schon diesseits des Grabes beginnt, daß wir mitten in ihr find, fofern in unferem Leben das Leben der ungegeben wesenden Gottheit aufersteht. Aber wenn es ein Leben nach dem Tode gibt, fo ist keine der schlechtesten Auffassungen die, daß in Meuverkörperungen, Verkörperungen vielleicht in anderer Leiblichkeit als der uns bekannten, die Seele immer reichere Lebenswege finde. Der= binden wir diefen Gedanken mit dem eben genannten, daß göttliches Leben, das einmal bei uns ausgebrochen sei, zugleich die Weltseele berühre und dort seinen Selbsterschaffensakt in alle Jukunft fortsetze, fo öffnet fich ein weltweiter Ausblid. Denn nun bewahrt die Welt= feele das Glud unferes Schenkens und Empfangens, des Sich-Singebens und Sich-Geliebtfühlens, des Schaffens und Gemeinsamtseins, alle unfere besten und bochften Seelenaugenblice aus jeder einzelnen unserer Verkörperungen in sich auf, auch wenn wir aus unseren Der= gangenheiten teine Erinnerungen mitnehmen.

Alles Göttliche strebt einander zu. Auch alles Gottmenschentum, das in der stetig sich verkörpernden Seele des Einzelnen aufgestanden war und sich in der Weltseele ewig erhält, will sich in Einheit sehen. So mag es sein, daß sich am Ende der Tage alles Gotteserleben des Einzelnen aus allen seinen Voreristenzen einheitlich miteinander zusammenschlösse, daß sich in den Seligkeiten, den Liebesbegegnungen und Begeisterungen seiner früheren Eristenzen jeder wiederfände und

erst ganz er selbst würde. Die verklärten Augenblicke aller seiner Verzgangenheiten würden sein neues Sein. Sie verwüchsen miteinander zu seinem überzeitlichen Ich, das sie ewig zusammen erlebte, wie er sie voreinst, ein Wanderer durch die Jeit, auch als einer und derselbe, aber zerstreut und nacheinander, erlebt hatte. Die geistigen Blüten aus der ganzen Kette seiner Seelenfahrten blühten in einem Strauße, und er lebte in jenen geistigen Köstlichkeiten, die ihm in unvergänglichem Erinnerungsleben immer neu aufwachten, seine ewige Seligkeit. — Womit du in diesem Leben über dich hinauswächst, damit wächst du in dein unsterbliches Leben hinein. Alles Gottesglück "will Ewigkeit, will tiese, tiese Ewigkeit".

# Alphabetisches Sach= und Namenregister.

A

Abgeschiedenheit 158 ff. Absolutes und Endliches 23 Absolutheit Gottes 20 f. Adam (fangendes Vielheitsleben) 163 Alefthetisches Erleben f. Erleben Uhnlichkeit und Begriff 81, 83 Atosmische Tiefe 122 f., 124, siehe auch "stille Wüste" All und Wert 134 Ulleben 72, 77 Allheit und Ganzheit 30 f. Allwesen 18, s. Pantheismus Altruismus s. Wohlwollen Untithesis (bei Sichte) 141, 145, 147 Aufgabe 164, 168, 170, f. Pflichtmaterial, Individuallage Uriologie und Kosmologie 11, 133, 146

Anaragoras 94 Anfelm 96 Aristoteles 94 f., 126 E. M. Arnot 183, 189 Augustin 54 f., 56, 98 f., 171 ff., 186, 200

#### В

Bedürfnis (Gefallensbunger) 44, 114 Betriedigung 115 Begriff 81 Begriffspfrehologiemus 85 Begriffsperfeinlung 19, 84 Berufe 135 Bestimmtheiten 2, ihr Gesen 17, 39 f.

Bismard 183 Böhme 11, 42, 122 f., 125, 152, 169, 173 f., 194 Bruno 25, 27 ff., 33, 126, 135

Christentum 149 ff., 154, 183, 201, 204

Dinglichteit 20, 48, f. "Einzelwesen" u. "Welt"

Dreisaltigkeit 150 f., volkliche 187 Dualismus zwischen Gelten u. Eristenz 85 Dynamische Wertlehre 1, 165, 167 f., 186 f.

Descartes 6

 $\mathbf{R}$ 

Einheit: echte, unechte 100, Einheit und Dielheit 10, 13, 15, 17, 40 f., 76, 169, Einheitsgeistigkeit 181, f. Gemeinschafts= geistigkeit Einstellung 63, 106, 108 f., 110 f., 114, 116, 125, 156, 160 Einzelwefen 1 f., 14 f., 66 Entfaltung der Gottheit 16 f., 21, 23, 37 Entsiegelung des Gottesnichts 77 f., s. Gottesnichts Entropie 8, s. Wärmetod Entwidlung 14, 39, 49, 136 ff., 142 f. Entwicklungsspannung 45, 63 Erfahrung 101 Ergänzungsspannung 48, 65 ff. Erlebnis 53, 74 ff., 107 ff., 156, 182

Evolutionismus 49 ff., 137 f., 138, 142, 145
Ewigkeit, logische 85, ariologische 206, des Volkstums 194, 196, der Gottessaugenblicke 205 f.

Ædehart 11, 51, 102 f., 125, 145 ff., 149, 155 ff., 162, 173 Euden 75

F

Sreiheit: Freiheit und Wert 136, Freiheit u. Gemeinschaft 190 ff., naturüberlegen 136, Freiheit des Willens 60, s. Willensfreiheit, nichts Entwidelbares 62 Freiheitsider 191, 193 ff. Freiheitssphäre in der Geschichte 60 ff. Fremdwerterscheinung 114 Führer 183

Sedner 25 f., 30 Sidyte 88 f., 122 f., 126, 131 ff., 154, 162, 173, 179, 183, 189, 200 G

Ganzheit 30, 107, 182 f.; ungegeben 10; organisch sich gliedernde 3, 16; götte lich sich gliedernde 177 f., 181.; seelenerfüllend 78; Gestalt gewordenes Gottesnichts 35 f.; G. und Allheit 30 f.

Ganzheitsleben in der Gefelligkeit 60, f. Sumanität; in der Gemeinschaft, f. Gemeinschaftsgeistigkeit.

Ganzheitsschein 190, 196 Gattungsbegriff f. Begriff

Gefallen erzeugt Werterscheinung 112, fatt, unsatt 115; feine subjektive und objektive Seite 44, 117

Gefallenshunger = Bedürfnis 44, 114

Gegebenes 1 ff.

Gegenstandsschein 106 Geist, heiliger 150 f.

Geistigkeit, Geistesleben 73, 76 ff., 78, 121, 135, 157, s. auch Gemeinschaftes geistigkeit

Geltung 3, 11, 79, 93, 98 f., 107; G. u.

Seele 102

Geltungsgesetze 91

Geltungsschlüssel (Kategorien) 93 Gemeinschaft 9; G. u. Freiheit 190 ff.

Gemeinschaftsgeistigkeit 181, 183 f., 189, 197

Gemeinschaftsqualität des Willens 187 Geschichte 60 f., 184, 197 f., 204 Geschichtsauffassung, materialistische 129,

132 Gestalt Gottes in der Gestalt der Seele 188, f. Einstellung, Gottesgeburt

Gewiffensbiß 174 f. Glaube 153, 160, 162 Grimmleben 41 f.

Göttlichkeit: überkosmische Lebendigkeit 77, 105; sich zustrebend 203, 206

Gott: dynamische Größe, Jiel des Gottesnichts 1, 11, 151, 165; verseinelt 5, 149, 153, 157; logisiert 97 f.; transfinit (überkosmisch), nicht transzendent 24; nichts Entwickelbares 23, 39, 62; als Ganzbeit 10, 35 f., 78, 105; seine Regativität s. Grimmleben; G. und Welt 149, 151 f.; Gott und Idee s., Ideenlicht" und "Sebe"; G. u. Seele 55, 59, s. Gottesgeburt; G. u. Katurgeset 24, 153; G. u. Geltung 94

Gottesgeburt 103 f., 105 f., 146, 155, 169, 173, 180

Gottesbunger 10, f. zielendes Gottes=nichts

Gottenichts (wesende Gottheit) 10, 12, 17, 37, 145; zielend nach Gottesgestaltung 11 ff., 14, 39, 43, 62, 105,

169; in Spannungen 36, 42 ff.; welts schaffend 13 ff., 16, 42; sich gestaltend 62, 105, 107, 154, s. Entsiegelung, Gottesgeburt, Selbstsetzung Gottestum in Volkstum 187, 189 Gottgottestum 200 ff., 203 f. Gottgestalten, ihre Stufenleiter 199 Gottbeit s. Gottesnichts

Gottheitlichkeit (Alleben) 46, 77 Gottmenschentum 150 f., 200 ff., 203 f. Gottnatur 25, 27 f., 30 f.

Jum Sprachgebrauche!

Gottesnichts für sich wesend = atos= mischer Ungrund, stille Wuste.

Gottenichts im Entfaltungsprozesse welterzeugend = Gottheit, schaffende Natur (natura naturans).

Gottennichts fich in der Seele gu Alleben entfiegelnd = Gottheitlichkeit, feine pantheistische Selbstfetung.

Bottesnichts sich in der Seele als Geistigsteitsall entsiegelnd = Göttlichkeit, Bott, seine theistische Selbstsetzung.

Gnostiker 130 Goethe 135, 168, 183

#### H

Herz, reines 161; beilig glübend 164 Hingabe 139, 164, f. Liebe Höchstwesen 18, 20 Humanität 60 f., 67, 78, 126

Segel 142 f., 145 f., 148 Serder 55, 57 ff., 60 ff., 67, 126, 135 ff., 142 Sunzinger 115, 116

### 1

Ich: empirisches 41, 101; intelligibeles 59, 62; Milieuich und Selbst 57 f. Idealismus 5; deutscher 132, 139 ff.; ethischer 176 f., 186

Idealstaat 200

Ideen Platos 4, 84, 87, 140; Sichtes 89, 145, 148; Gegels 144, 146; Schopenshauers 75; im Logos 97; angeborene 96; als Junktionsgebilde 168 f., 175; freischwebende 177, 179, 182, 193, 195, 197; gebundene 170 f., 191, 197 f.; im Gemeinschaftsleben 181, 188 f., 197 f., Daterlandsidee, Freiheitsidee; immanente 170, 195

Ideenkultur 195 Ideenlicht 106, 164, 166, 168 Ideenverseinlung 176 Immanenz 18 f., s. auch Ideen Individuallage 161, 171, 204, s. auch Ideen (gebundene) und Kähe Individuum und Persönlichkeit 109 f., 112, 119 Infinit 17, 20 Irdischeit, übersprungene 171, 195 f., s. freischwebende u. immanente Ideen

J

Jugenddrang 45; Jugendglück 64; Jugendbewegung 184 Jugendlichkeit, metaphysische 72 f.

Jakobi 55, 59 Junker 160

K

Rategorien 93, 99 ff.
Raufalität 82, 100, 121, 130, 158
Reim 45, 62, 64, f. Entwicklungs=
fpannung
Rind: Wahrnehmungsfreude des Kindes
69, 72
Ronflitt der Pflichten 117, vgl. ethischer
Joealismus
Körper 2 f., 9
Rosmologie und Ariologie 133
Rultur 144, 178

Rünftlerisches Erleben 73 f., 78, 108

Kant 59, 62, 99 ff., 122 Krüger, Felir 2, 35, 83

T.

Leben: sein Wesen 8, 14; organisches 40, 48; kosmisches 65, 76; naturhastes 50, 135; geistiges 50, 76 ff., 121, 135; Ganzheitsleben 60; ewiges 205
Lebensentscheidung 131, s. Willenssfreiheit
Lebensglück 51
Liebe der Geschlechter 66; Aufgabenliebe 153, 157, 167, 180; ibr metaphysischer Sinn 159; evangelische Liebe 200 f. (s. Gottgottestum)
Liebesinnenwelt 197, 203
Logos 96 f., 98, 101, 103
Lust als Werterscheinung 113

Ceibniz 45 Luther 162, 198

M

Magismus 160 Metaphysik der Meuheit 73 Milieu 6, 55, 57 f., 163 Moralin 162 Mystik, deutsche 144 ff., 151, 154; Vorrede

Marr 129 f., 133, 138, 148

N

Rachahmung 66 Rähe, Prinzip der Rähe 161 f., 166, 169 f. Ratur: wertleere 134, 140, 165; unsere Arbeitswelt 144; bloße Ærscheinung 148; wertbehangen 135 f.: übersinnliche 59: schaffende 16, 37 (f. Gottheit); Gottnatur 25; Ratur und Kunst 135 Reugier 69 Reubeit, metaphysische 73, 168 Richt (das R. in den Dingen) 45, 47 ff., 105, 125 f.

Reuplatonismus 7 Rietzsche 50 ff., 59, 137 ff., 148, 207

O

Ontologismus (Verseinlung) 4, 19, 199; logischer Ont. 84, 97; ariologischer 86 f.; theologischer —; immanenter Wertontologismus 169 f., 195

P

Pantheismus 17 ff., 23 ff., 30 f., 93, 102, 130, 134 ff.; fein Reiz 24, 136; pantheistisches Werterlebnis 124 Parlamentarismus 194 Person als Werterscheinung 113 Perfonlichteit als Wert 109 f., 112, 119 f., 167, 174; volltsgebunden 185, 190 ff. Pflichtethik 127 Pflichtenkonflikt 117 Pflichtmaterial 131, 140, 166 Positivismus (Maturalismus) 1, 3, 6 ff., 53 f., 88, 186 Prädestinationslehre 173 Pragmatismus 90 Psychologismus des Geltens 3, 85; the= istischer Pf. 95; des Wertbegriffe 128

Pestalo33i 161 f., 183, 200 Plato 4, 84, 127, 140, 194, 200 Pythagoras 4

0

Qualität, unselbstische des Willens 186; Gemeinschaftsqualität des Willens 187

Realität des Geltens 79 f., 91 Realwert 52, 112, 154, 156, 165 ff., 179, 190

Reich der Wahrheit 80, 85, 92; der Werte 86, 128, 170; Reich Gottes 202 f., 204 f.

Reines Gerg 161, 164

Rest: Spannung des R. 45, 68, f. Ergänzungsspannung

Rehmte 2 Romantiker 25, 87, 126, 135

Seele 2 f.; wertleer 167; positivistisch aufgefaßt 7 f., 53; sich verähnelnd 57, 69, 72; verwesentlicht 77; Seele und Welt 55 f., 61, 63, 124, 152; Seele und Geltung 102; Seele und Wert 145; Seele u. Gott f. Seelentiefe Seeleneinstellung 63, f. Einstellung Seelentiefe 54 ff. Sehe 72 f., 75, 106, 188 Selbst (bei Berder) 58 f., 60 ff. Selbstfetzung des Gottesnichts 10 f., 143, 145 f., 150, f. Entfiegelung Seligteit, ewige 207 Sinn 13, 62, 91, 198 Sinnwesenheiten 92 Sittengesetz, selbstwesendes (Sichte) 131 Spannungen, metaphysische 42 ff., 46 f., 125 ff.; psychologische 44

Substanz 2 f., 77 Spinoza 84, 99

Sch

Schaffenstraft 167 Schein: Scheineinheit 40, 100; Scheinallheit 31; Scheinganzheit 109; Schein= gegenständlichkeit 106; Scheinwert 138; Scheinfreiheit 118, 119 f., 124 Schönheit 86, 168 ff., f. tunftlerisches Er:

Schelling 140 f., 145, 148 Schleiermacher 67, 75 Schopenhauer 74 Schwarz 1, 18, 100, 187

T

Tatsachen 106, f. logische Ewigkeit Teile, logische 82 f. Theismus 17 f., 20 ff., 32, 93, 95 f., 102: theistisches Erlebnis 124

Transgendent 18 f.; transfinit 4, 17, 20, 32 Treue 181 f., 185 Trialismus 86, 89 Triebleben 115

U

Überkosmisches Jiel 124, s. Gottesnichts Unfreies Wollen 118 f. Ungegeben 3, 16 Universum 33 f., inneres 68, 73 Unwert, realer 152, 174 Unsterblichteit 6 f., 54, 206 f.

Vaterlands-Erleben 182, 189; Vaterlands=Idee 182, 188 f., 190 Verkehr, geselliger 67, s. Zumanität Verseinlung s. Ontologismus, der Bluts= verwandtschaft 187 Vielheit, Bedingung des Gottesprozesses 13, 124, 169; fangende Vielheit 194 f. (Böhme), Vielheitsleben 163 Vollliches Erleben 182, 189 Volksgeist 67 Dorziehen, schöpferisches 120, s. Wählen

W

Wählen 119 f. Wärmetod 8 Wahrheit 79 f., 168; felbstlebendige 68; als Logos 97; f. auch Gelten Wahrnehmung 69 Welt: Weltform 48; Gefäß f. Gottes= setzung 13, 22, 39 f., 124; intelligibele 131, 195 Weltbürgertum 195 f. Weltgeschehen, törperliches 9 Weltfeele 25, 30 f., 35 ff., 205 f. Wert 112; naturüberlegen 141; aufges gebener 145; Wert und Wahrheit 90 f.; Wert und Freiheit 136; Wert und Seele 145 Werterscheinung 112 ff., 126, 168; gul= tige 176; ideologische 138; Werterscheinung und freier Wille 154 Werthunger 126 Wertleerheit der Seele 113, 155; der Dinge 129, 165 Wertlehre, dynamische 165, 167 f. Wertontologismus 19, 86 ff., 130, 134 ff., 170 f., 195

Wertpsychologismus 86, 89, 126 Wefendes 15, 17, 146, f. auch Einzel=

Wesenhaftigkeit 9, 49, s. auch Realwert

Wesensgestaltung 92
Wesenschau 93
Wesenschau 93
Wesensverseinlung 19
Wiederbetr, ewige 139
Wiedervertörperung 202, 206 f.
Wille zu Aufgabe (s. Hingabe) 156;
schaffender 197
Willensentschluß 123, 196 f., 197
Willensentschluß 123, 196 f., 197
Willenspreiheit 58, 60 f., 118, 121 ff.,
158 f.
Willensverkettung 180
Willensverkettung 180
Willenschaft 68, 92, 106
Wohlwollen 181, 201

Wollen, naturhaftes 111 ff., 116 Wunschlonflikt 117 Wüste, stille 8 f., 9 f., 146 f., 152 f.

X

Xenophanes 4

 $\mathbf{z}$ 

Jeit: Jeit Gottes 61 f.; Jeitklammer 31 f., 44; Jeit und Wert 139; Jeit und Geltung f. Tatsache Jorngelpräch der Seele 149 f. Jorngott s. Grimmgöttlichkeit.



